
       

 

79 

2025  Jan - Jun 

ANO 10 | N. 15 | p.79 –99|ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

      

A ESPACIALIDADE, TERRITÓRIO E A TERRITORIALIDADE DOS 

LLAMOS DE MOJOS, TAPAJÓS, XINGUANOS E OS OMÁGUAS NO 

PERÍODO PRÉ-COLONIAL 
 

Felipe Ribeiro da Silva Lopes1 

Mauricio Gabriel Lopes Marinho2 

Iolanda Aida de Medeiros Campos3 
 

Resumo 

Este artigo explora a especialidade, território e territorialidade dos povos Llamos de Mojos, Tapajós, Xinguanos e 

Omáguas no período pré-colonial, enfatizando sua relação com o meio ambiente da Amazônia e a organização 

socioespacial que sustentou suas culturas. A delimitação compreende a Amazônia no período pré-colonial. O 

estudo investiga como esses povos desenvolveram sofisticados sistemas de manejo territorial, refletidos nas suas 

práticas de subsistência e mobilidade. Os objetivos gerais incluem a análise da espacialidade, do território e da 

territorialidade desses grupos, enquanto os específicos visam entender a interdependência entre natureza e cultura. 

A pesquisa se justifica pelo conhecimento da espacialidade, território e territorialidade dos povos originários. A 

pesquisa é embasada em um referencial teórico interdisciplinar, com abordagem fenomenológica e revisão 

bibliográfica em fontes de história, geografia e arqueologia. Os resultados demonstram a complexidade das 

interações humanas com o ambiente amazônico, destacando o papel fundamental das populações indígenas na 

construção da paisagem amazônica. 

Palavras-chave: Llamos de Mojos, Tapajós, Xinguanos, Amazônia, Territorialidade. 

 

Abstract 

This article explores the speciality, territory, and territoriality of the Llamos de Mojos, Tapajós, Xinguanos, and 

Omáguas peoples in the pre-colonial period, emphasizing their relationship with the Amazonian environment and 

the socio-spatial organization that sustained their cultures. The delimitation encompasses the Amazon in the pre-

colonial period. The study investigates how these peoples developed sophisticated systems of territorial 

management, reflected in their subsistence practices and mobility. The general objectives include the analysis of 

the spatiality, territory, and territoriality of these groups, while the specific objectives aim to understand the 

interdependence between nature and culture. The research is justified by knowledge of the spatiality, territory, and 

territoriality of the original peoples. The research is based on an interdisciplinary theoretical framework, with a 

phenomenological approach and a bibliographic review of sources from history, geography, and archaeology. The 

results demonstrate the complexity of human interactions with the Amazonian environment, highlighting the 

fundamental role of indigenous populations in the construction of the Amazonian landscape.  

Keywords: Llamos de Mojos, Tapajós, Xinguanos, Amazon, Territoriality. 

 

 

Introdução 

A Amazônia pré-colonial abrigava inúmeras civilizações, cada uma com práticas e 

formas de organização territorial adaptadas ao ambiente. Este artigo explora três culturas 

indígenas específicas: os Llamos de Mojos, Tapajós e Xinguanos. A análise se centra em três 

 

1 Graduando do curso de Licenciatura em Geografia, Universidade do Estado do Amazonas. E-mail: 

frsl.geo18@uea.edu.br 
2 Licenciado do curso de Licenciatura em Geografia, Universidade do Estado do Amazonas. E-mail: 

mglm.geo18@uea.edu.br 
3 Doutora, professora do Curso de Geografia, Universidade do Estado do Amazonas. E-mail: icampos@uea.edu.br 



       

 

80 

2025  Jan - Jun 

ANO 10 | N. 15 | p.79 –99|ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

      

conceitos principais: espacialidade, território e territorialidade, com o intuito de entender como 

esses povos interagiram com o seu ambiente e como isso moldou suas sociedades. O objetivo 

geral deste estudo é compreender as complexas relações entre os habitantes pré-coloniais da 

Amazônia e o espaço que ocupavam, focando nos modos como esses povos geriam seus 

territórios e nas implicações culturais dessa gestão. 

Especificamente, a pesquisa busca responder à seguinte pergunta norteadora: como os 

Llamos de Mojos, Tapajós e Xinguanos construíram suas territorialidades no contexto da 

Amazônia pré-colonial? A delimitação espacial inclui as áreas que correspondem aos atuais 

territórios boliviano e brasileiro, abrangendo o bioma amazônico onde esses grupos se 

desenvolveram. Justifica-se a pesquisa pela relevância em ampliar o conhecimento sobre a 

organização socioespacial indígena, contribuindo para o reconhecimento de suas práticas de 

manejo sustentável e conhecimento ecológico tradicional. 

Metodologicamente, a pesquisa baseia-se na abordagem fenomenológica, focando nas 

experiências vividas e nas percepções dos povos sobre seus territórios, além de uma revisão 

bibliográfica extensa em artigos acadêmicos, livros e teses que tratam da história, geografia e 

arqueologia da Amazônia. O referencial teórico está centrado em autores como Santos (1996), 

Haesbaert (2004) e Becker (2013), que discutem a interação entre espaço, território e 

territorialidade em sociedades não ocidentais. 

 

A Espacialidade dos povos amazônicos pré-coloniais 

As sociedades variam em suas formas de exercer poder, refletindo diferenças nas suas 

organizações geográficas e nas concepções de espaço e local. À medida que as sociedades 

evoluem, as áreas geográficas e seus significados também se transformam. A Geografia 

Histórica foca nas interconexões entre esses elementos, destacando que a organização espacial 

e seus significados estão intimamente ligados ao contexto social e histórico. Além disso, a 

Territorialidade enfatiza que essa organização espacial como a sua espacialidade e seus 

significados, embora influenciados por diversos fatores, também envolvem a manutenção de 

diferentes níveis de acesso para pessoas, objetos e relações (Sack, 1986). 

A espacialidade refere-se à maneira como os povos percebem e interagem com o espaço 

ao seu redor. Para os Llamos de Mojos, por exemplo, a adaptação às planícies inundáveis foi 



       

 

81 

2025  Jan - Jun 

ANO 10 | N. 15 | p.79 –99|ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

      

crucial para sua sobrevivência, o que implicou no desenvolvimento de complexas técnicas de 

gestão de recursos hídricos. Segundo Santos (1996), a espacialidade de uma sociedade está 

intimamente ligada à sua capacidade de transformar o ambiente, criando paisagens culturais 

que refletem as necessidades sociais e econômicas dos habitantes. Os Mojos, com seus canais 

e camellones (montes artificiais), exemplificam uma relação de simbiose com o ambiente, 

transformando a paisagem de maneira sustentável. 

Segundo Corrêa (2000) a organização do espaço é uma totalidade da dimensão social 

do homem ao fazer sua história, sendo um processo de transformação onde a sociedade se 

modifica ou se paralisa como também modifica e paralisa o espaço sendo a organização espacial 

um reflexo da própria sociedade especializada. 

De forma similar, os Tapajós e Xinguanos construíram seus espaços em torno de 

práticas agrícolas e rituais, utilizando as florestas como extensão de suas aldeias. Haesbaert 

(2004) sugere que a espacialidade indígena na Amazônia não deve ser vista apenas como uma 

adaptação ao meio, mas como uma interação dinâmica, onde as práticas culturais e ecológicas 

são continuamente negociadas e reinterpretadas. Assim, as florestas e rios não eram apenas 

recursos a serem explorados, mas parte integral da identidade cultural desses povos. 

A espacialidade dos Xinguanos é um exemplo notável de interação harmoniosa entre 

cultura e ecossistema. Becker (2013) enfatiza que as sociedades amazônicas desenvolveram 

sistemas agrícolas diversificados, combinando cultivo intensivo com áreas de conservação, o 

que permitiu a manutenção de sua base alimentar sem comprometer a biodiversidade. Esses 

sistemas, como os campos elevados e as florestas manejadas, demonstram um profundo 

conhecimento ecológico que ainda influencia as práticas agrícolas contemporâneas na região. 

A espacialidade dos Omáguas se moldava no espaço por meio de sua identidade política 

chamada de chefia ou cacicados uma sociedade estratificada com certo poder político local e 

regional muito próxima de formar um estado. Mais, contudo, não um estado moderno, é sim 

um estado próximo aos da antiguidade. Conforme Steward (1948) estava no terceiro estágio de 

da linearidade que ele propôs para avaliar as sociedades tribais da Amazônia passando por 

caçadores-coletores nômades, grupos sedentários tribais, chefias ou cacicados e estados 

próximos aos modelos dos povos andinos.  



       

 

82 

2025  Jan - Jun 

ANO 10 | N. 15 | p.79 –99|ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

      

Segundo Santos (1996) o espaço e construído pela técnica que ele descreve com as 

tecnologias, que moldam o espaço geográfico as necessidades da sociedade. É evidente que as 

adaptações desses povos ao espaço geográfico amazônico foram capazes de desenvolver sua 

espacialidade, de uma maneira que não apenas que coexistiam com a enorme biodiversidade da 

paisagem como a moldaram para o benefício de suas sociedades.  

Os fatores ecológicos têm sido um ponto central nas discussões sobre os padrões de 

ocupação da Amazônia. Meggers (1987) argumentou que, durante o período pré-colonial, a 

existência de populações densas e sedentárias na região era rara, exceto em casos documentados 

por fontes etno-históricas, como os Tapajós e os Omáguas. Segundo a autora, as limitações 

impostas pelo ambiente amazônico, especialmente a baixa fertilidade dos solos, favoreciam 

padrões de assentamento dispersos e não permanentes, resultando em densidades populacionais 

baixas que se assemelhavam a comunidades autônomas etnograficamente conhecidas. Essa 

perspectiva destaca um contraste significativo com a ideia de grandes aglomerações urbanas, 

sugerindo que as condições ambientais moldavam profundamente a organização social das 

populações da região. 

Por outro lado, outros autores, como Lathrap (1975), Carneiro (1970) e Roosevelt (1980; 

1993; 1999), defenderam a ideia de que grandes aldeias com densas populações realmente 

existiram, especialmente em áreas ribeirinhas ao longo do Amazonas e seus principais 

tributários, onde sociedades complexas teriam se desenvolvido. Esses pesquisadores 

argumentam que as várzeas amazônicas, em particular, serviram como um solo fértil para o 

crescimento demográfico e a formação de unidades políticas organizadas, enquanto as regiões 

de terra firme se adequavam mais aos padrões dispersos descritos por Meggers. Essa divisão 

entre várzeas e terra firme ressalta a diversidade dos modos de vida e a complexidade social na 

Amazônia pré-colonial. 

O modelo geral de Lathrap, conhecido como o “modelo cardíaco”, posiciona a 

Amazônia Central como um antigo centro de origem da cerâmica na América do Sul, ocupado 

desde o início do Holoceno. Segundo Lathrap (1975), essa região teria sido o local de dispersão 

de grupos como os proto-Tupi, uma hipótese que foi expandida para explicar a origem dos 

Tupinambá e Guarani (Noelli, 1998). A partir do primeiro milênio da era cristã, a crescente 

densidade populacional nas várzeas da Amazônia Central teria gerado pressões demográficas 



       

 

83 

2025  Jan - Jun 

ANO 10 | N. 15 | p.79 –99|ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

      

adicionais, exigindo soluções como a colonização de áreas mais distantes dos rios, que incluíam 

regiões florestais. Assim, as dinâmicas populacionais dessas várzeas contrastavam com as da 

terra firme, resultando em diferentes níveis de complexidade cultural. 

Carneiro (1970) abordou a circunscrição ambiental como um fator explicativo crucial 

para o surgimento de estados em diversas regiões do mundo. De acordo com sua teoria, a 

pressão populacional sobre as terras cultiváveis levaria à fissão das aldeias e, 

consequentemente, à guerra por recursos, com os derrotados sendo incorporados pelos 

vencedores. Esse processo, conforme observado em várias partes do mundo, culminou na 

emergência de estados organizados. Na Amazônia, Carneiro questionou a razão pela qual havia 

chefias complexas, mesmo com vastas áreas de terra disponíveis. Sua resposta enfatiza que a 

limitação dos solos de várzea e a concentração de recursos aquáticos criaram condições 

semelhantes à circunscrição, influenciando a formação de estruturas sociais complexas. 

Durante o período pré-colonial, a concentração populacional nas margens do Amazonas 

também resultou em conflitos e integração territorial, levando à formação de cacicados. 

Carneiro (1970) discute a noção de circunscrição social, referindo-se à proximidade das aldeias 

dentro de um território. Essa proximidade frequentemente resultava em guerras, uma vez que 

mesmo aldeias com organizações sociais autônomas tendiam a evoluir em direção a um 

desenvolvimento político mais elevado. O autor sugere que esse processo de circunscrição 

social também pode ter sido um fator determinante entre os grupos amazônicos pré-coloniais, 

influenciando a dinâmica social e política da região. 

 

O Território na visão dos povos amazônicos pré-coloniais 

O conceito de território vai além de um espaço geográfico delimitado, envolvendo 

também as relações de poder e pertencimento que nele se estabelecem. Para os Llamos de 

Mojos, o território não era apenas um local de residência, mas um espaço de controle e 

organização social. A construção de camellones e canais de irrigação mostra como esses povos 

territorializaram áreas alagadas, transformando-as em espaços produtivos e habitáveis. Segundo 

Haesbaert (2004), o território indígena deve ser entendido como um espaço vivido, onde as 

práticas cotidianas de subsistência e espiritualidade definem suas fronteiras e significados. 



       

 

84 

2025  Jan - Jun 

ANO 10 | N. 15 | p.79 –99|ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

      

Como também de luta pela sobrevivência e da adaptação ao meio, a paisagem e território 

amazônico. Como afirma a seguir Robert Sack (1986, p.32): 

 

Diferentes sociedades, usam diferentes formas de poder. Elas têm organizações 

geográficas diferentes e conceitos de espaço e local. As áreas geográficas e os 

significados mudam conforme as sociedades mudam. A Geografia Histórica está 

preocupada com essas interconexões. A Geografia Histórica aponta para o contexto 

sócio historicamente dependente da organização espacial e significado. E a 

Territorialidade aponta para o fato que, a organização geográfica e significado, 

enquanto dependem de muitas coisas, também pressupõem a manutenção de 

diferentes graus de acessos às pessoas, coisas e relações. As organizações espaciais e 

significados do espaço têm histórias e como também têm os usos territoriais do 

espaço; as três histórias estão, intimamente, ligadas e inter-relacionadas. 

 

Nos territórios Tapajós, a gestão dos rios e florestas também era central para a 

organização do espaço social. Os rios serviam como eixos de comunicação e comércio, e as 

margens florestadas eram utilizadas para a agricultura e o manejo de recursos florestais. Para 

Becker (2013), o conceito de território entre os Tapajós implicava uma visão integrada de 

espaço, onde as atividades econômicas, religiosas e políticas se entrelaçavam de maneira a 

sustentar a coesão social. Como aponta Márcia Vieira: 

 

O território tem, nestes termos, uma dimensão política intrínseca. Tem a dimensão de 

poder no centro de sua constituição. Em sua constituição os fatores culturais e 

simbólicos se imbricam de tal forma com fatores políticos que sua disjunção só é 

possível mediante a prática analítica, sendo que em seu status ontológico essas 

relações se dão por meio de uma sinergia que, no campo da atuação dos atores, o 

território passa a ser o elemento de identidade, ou seja, firma as particularidades de 

um grupo ou indivíduo com seu espaço de vivência, e da ação política (Silva, 2012, 

p. 37). 

 

Entre os Xinguanos, o território era altamente ritualizado, com as aldeias construídas 

em torno de centros cerimoniais que funcionavam como pontos de convergência social e 

espiritual. Viveiros de Castro (1996) argumenta que o território xinguano é uma expressão de 

cosmologia, onde cada espaço tem um significado sagrado e utilitário. Para esses povos, o 

território não se limita ao plano físico, mas estende-se ao espiritual, com mitos e rituais que 

reafirmam a relação dos habitantes com a terra. 

Os Omágua que se organizavam territorialmente do baixo rio Napo ao Solimões, na foz 

rio Jandiatuba no atual município de São Paulo de Olivença se destacavam pelo seu senhorio 

chamado Aparia no século XVI e Tururucari no século XVII, encontrando-se centralizado em 



       

 

85 

2025  Jan - Jun 

ANO 10 | N. 15 | p.79 –99|ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

      

uma aldeia principal próxima às atuais cidades de Tabatinga e Letícia que governava inúmeras 

aldeias por intermédio de líderes locais. Onde disputavam as várzeas, como o acesso aos rios 

que eram as estradas, a fonte de alimentos e das redes de trocas lhe dando o status quo de terra 

sagrada pois os Omáguas tinham uma relação cultural intima com rios, furos e igarapés de seu 

território sendo descritos como grandes navegadores das águas dos rios da Amazônia o que lhes 

deu a alcunha por parte dos exploradores europeus de Fenícios da América. Como pondera a 

seguir sobre a relação do homem e o território: 

  

É possível partir de uma constatação aparentemente banal: sem dúvida o homem nasce 

com o território, e vice-versa, o território nasce com a civilização. Os homens, ao 

tomarem consciência do espaço em que se inserem (visão mais subjetiva) e ao se 

apropriarem ou, em outras palavras, cercarem este espaço (visão mais objetiva), 

constroem e, de alguma forma, passam a ser construídos pelo território (Haesbaert; 

Limonad, 2007, p.42). 

 

Essas organizações indígenas desenvolveram culturas próprias, redes de trocas e 

grandes aldeamentos densamente povoados, continham organização espacial única adaptando-

se a convivência com a natureza e ao mesmo tempo disputavam com os povos vizinhos o acesso 

aos rios e às várzeas, promovendo, assim, alianças, guerras dentro da Amazônia pré-colonial, 

na tentativa de demarcar sua territorialidade.  

A Territorialidade dos Povos amazônicos pré-coloniais 

A territorialidade refere-se à abordagem usada para gerenciar recursos humanos, 

naturais e sociais em uma área específica, com objetivos políticos ou privados. Essa estratégia 

pode se manifestar em diferentes intensidades e em variados contextos sociais, sendo aplicada 

tanto nas interações políticas do cotidiano quanto em organizações mais complexas. Pode ser 

vista como uma das primeiras formas de poder social, servindo como um mecanismo para 

relacionar espaço e tempo (SACK, 1986). 

 

A Territorialidade, então, forma um cenário para as relações espaciais humanas e as 

concepções do espaço. A Territorialidade aponta para o fato de que as relações 

espaciais humanas não são neutras. As pessoas, simplesmente, não interagem no 

espaço e se movem através do espaço como bolas de bilhar. Ao invés disso, a interação 

humana, o movimento e o contato são também questões de transmissão de energia e 

informação, para afetar, influenciar e controlar as idéias e ações de outros e seus 

acessos às fontes. As relações espaciais humanas são resultadas da influência e poder. 

A Territorialidade é a forma espacial primária do poder (Sack, 1986, p.31-32). 

 



       

 

86 

2025  Jan - Jun 

ANO 10 | N. 15 | p.79 –99|ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

      

A territorialidade é a expressão mais subjetiva e política da relação dos povos com o 

espaço. Para os Llamos de Mojos, essa relação se manifestava em práticas que garantiam o 

controle de áreas estratégicas para a agricultura e o manejo de água. A construção de 

infraestrutura hídrica permitiu que esses povos controlassem as inundações sazonais, 

transformando áreas alagadas em terras produtivas. Como observa Santos (1996, p. 34), "a 

territorialidade está intrinsecamente ligada à capacidade de uma sociedade em impor sua lógica 

espacial sobre o meio ambiente, transformando-o para atender às suas necessidades". 

Robert Sack (1986) argumenta que a Territorialidade, quando considerada isoladamente 

e de forma descritiva, pode se assemelhar à análise da distância geográfica nas discussões sobre 

espaço. Contudo, uma diferença fundamental é que a Territorialidade é sempre uma construção 

social, enquanto a distância física não é. Embora o ato de conceber, descrever e medir distâncias 

possa ser visto como uma construção social, as forças sociais que organizam as coisas no espaço 

são ainda mais relevantes.  

A Territorialidade está intrinsicamente ligada ao contexto social, pois só existe quando 

indivíduos ou grupos tentam influenciar as interações de outros. Não é necessário que essa 

tentativa ou a interação ocorra entre dois objetos no espaço para que haja uma distância 

específica entre eles. Embora as distâncias possam ser comparadas e medidas, pouco se pode 

afirmar de forma abstrata sobre como elas afetam o comportamento.  

Sua influência depende da existência de canais reais de comunicação, como estradas e 

vias, que conectem essas distâncias. Portanto, usar indiscriminadamente a medição física da 

distância em relação a canais de comunicação ou interações significativas pode levar a uma 

compreensão da distância que não leva em conta suas relações contextuais. 

Entre os Tapajós, a territorialidade estava fortemente vinculada ao controle dos rios, que 

não só forneciam água e alimento, mas também funcionavam como rotas de comércio e contato 

com outros povos. Segundo Haesbaert (2004, p. 87), "a territorialidade dos povos amazônicos 

transcende a mera ocupação de espaço, envolvendo também estratégias complexas de controle 

sobre recursos naturais e rotas comerciais". Dessa forma, a territorialidade tapajônica era 

marcada por uma integração funcional e simbólica entre os rios e as aldeias, o que permitia o 

florescimento de uma rede social complexa e interdependente. 



       

 

87 

2025  Jan - Jun 

ANO 10 | N. 15 | p.79 –99|ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

      

A territorialidade dos Xinguanos também revela uma relação profunda com o meio 

ambiente, marcada pela organização das aldeias em torno de centros cerimoniais e pelo manejo 

sustentável dos recursos naturais. Viveiros de Castro (1996, p. 145) sugere que "a 

territorialidade xinguana é antes de tudo uma manifestação de sua cosmologia, onde a terra e 

seus recursos são vistos como parte de uma rede sagrada que sustenta a vida social e espiritual 

da comunidade". Para esses povos, a territorialidade envolvia não apenas o uso material dos 

recursos, mas também a manutenção de um equilíbrio espiritual com o ambiente, refletido em 

rituais que reafirmavam a conexão entre os habitantes e a terra. 

A territorialidade dos Omágua, ou Cambeba, exemplifica como sociedades indígenas 

controlaram vastas áreas da Amazônia, abrangendo do baixo rio Napo até os rios Javari e Içá, 

totalizando cerca de 600 quilômetros (Figueiredo, 2011; Porro, 1995). Documentados nas 

crônicas dos séculos XVI e XVII, os Omágua eram organizados em aldeias com centenas de 

habitantes e possuíam uma estrutura social complexa. O Tururucari, líder supremo, exercia uma 

autoridade quase divina sobre caciques menores, consolidando a coesão social e a defesa do 

território a partir da aldeia Aparia Grande, que funcionava como núcleo do poder (Carvajal, 

apud Porro, 1992). A necessidade de afirmar sua presença em face de constantes incursões, 

como as dos Machifaro, levou à construção de estruturas defensivas (Silva, 2012). No entanto, 

epidemias e pressões externas resultaram na desagregação social e na redução populacional, 

conforme observado pelo padre Samuel Fritz no final do século XVII (Pinto, 2006). 

Metodologia 

A abordagem metodológica deste estudo foi fenomenológica, o que permitiu uma 

análise das experiências vividas pelos povos pré-coloniais em sua interação com o espaço. O 

método fenomenológico, segundo Merleau-Ponty (1999), enfoca a experiência subjetiva e o 

modo como os indivíduos e grupos percebem e vivenciam o espaço ao seu redor. Essa 

abordagem é especialmente relevante para compreender as territorialidades indígenas, que 

envolvem uma percepção do território que vai além do aspecto físico, abrangendo dimensões 

culturais e espirituais. 

Os procedimentos metodológicos incluíram uma pesquisa bibliográfica extensiva em 

artigos acadêmicos, livros e teses nas áreas de história, geografia e arqueologia. A revisão 

bibliográfica permitiu traçar uma visão abrangente sobre o manejo territorial dos Llamos de 



       

 

88 

2025  Jan - Jun 

ANO 10 | N. 15 | p.79 –99|ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

      

Mojos, Tapajós, Xinguanos e Omáguas com base em autores de geografia, história e 

arqueologia. Além disso, foram utilizadas fontes secundárias que abordam a arqueologia da 

Amazônia, contribuindo para uma análise interdisciplinar do tema. 

 

Os Llamos de Mojos da Bolívia  

Os Llamos de Mojos, localizados na região do departamento de Beni na Bolívia, 

destacam-se pelo uso sofisticado da paisagem inundável para criar um sistema agrícola que 

transformou o ambiente de maneira sustentável. Um dos principais objetivos da pesquisa era 

entender como esse grupo desenvolveu uma gestão territorial eficiente. Os Mojos construíram 

camellones (montes artificiais) que lhes permitiram drenar a água durante a estação chuvosa e 

reter umidade durante a seca. Isso permitiu a produção de alimentos em larga escala, mesmo 

em terrenos alagados (Erickson, 2006) revela um conhecimento profundo geográfico do meio 

ambiente amazônico. 

 

As pampas inundáveis dos Llanos de Mojos ocupam aproximadamente 120.000 km² 

do Departamento Beni, no norte das terras baixas da Bolívia. Os montículos artificiais 

pré-hispânicos, localmente chamados de "lomas", estão presentes apenas na parte sul, 

com a maior concentração a leste do rio Mamoré. É importante ressaltar que os 

montículos artificiais não estão presentes em toda a extensão dos Llanos de Mojos, 

apesar de que, em algumas literaturas, tem-se sustentado o contrário (Prümers, 2017, 

p.58). 

 

 

De acordo com Prümers (2017), os montículos artificiais encontrados em várias regiões 

da Amazônia já revelaram alguns de seus segredos. Sabe-se a época de sua construção e as 

variações no tamanho e extensão desses montículos. Além disso, a localização deles em relação 

ao acesso a recursos naturais sugere diferenças na importância social e econômica de cada local. 

É provável que as populações responsáveis pela construção dos montículos fossem numerosas 

e formassem sociedades estratificadas identificadas como “cacicados”, uma vez que a 

construção exigia planejamento e uma considerável mão de obra. Supõe-se também que o 

design dos locais e a coordenação das obras estivessem a cargo das classes dirigentes. 

Essas práticas demonstram que a territorialidade dos Llamos de Mojos não se limitava 

à ocupação passiva do espaço, mas envolvia um controle ativo e criativo da paisagem. Como 

destaca Erickson (2008), "a capacidade dos Mojos de transformar as áreas de várzea em 

paisagens produtivas e complexas foi uma das características marcantes da sua organização 



       

 

89 

2025  Jan - Jun 

ANO 10 | N. 15 | p.79 –99|ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

      

territorial" (p. 45). Essa territorialidade também incluía o manejo sustentável dos recursos 

naturais, evitando a degradação do solo e promovendo a biodiversidade. 

As pesquisas arqueológicas na região indicam que a espacialidade dos Llamos de Mojos 

está diretamente relacionada à sua sobrevivência em um ambiente hostil. A adaptação ao 

ambiente inundável e o desenvolvimento de infraestruturas específicas para o manejo da água 

são exemplos claros da relação profunda entre cultura e meio ambiente. Segundo Denevan 

(1966), a construção dessas infraestruturas foi essencial para o crescimento populacional e para 

a criação de uma sociedade estruturada. O território dos Mojos não era apenas físico, mas 

também social e espiritual, refletindo sua cosmologia e organização social. 

Além disso, a territorialidade dos Llamos de Mojos estava intrinsecamente ligada ao 

poder político e à organização social. O controle das áreas produtivas permitia o surgimento de 

uma elite que centralizava o poder sobre os recursos. Como sugere lombardo (2011), a relação 

entre poder e território nos Mojos era mediada pelo acesso a recursos hídricos e pela capacidade 

de gerir grandes áreas agrícolas. Isso indica uma territorialidade baseada em relações de 

dependência e controle, onde o espaço físico moldava as dinâmicas sociais. 

Por fim, os Llamos de Mojos demonstraram uma compreensão única de como modificar 

a paisagem sem destruí-la, criando um modelo de manejo territorial que serve de exemplo para 

práticas modernas de sustentabilidade. Conforme Erickson (2006, p. 78), “o manejo indígena 

da paisagem oferece lições importantes para a agricultura sustentável contemporânea, ao 

demonstrar que é possível intensificar a produção agrícola sem comprometer os ecossistemas”. 

 

Os Tapajós Ceramistas do Baixo Amazonas  

Os Tapajós, habitantes da região do rio Tapajós no atual município de Santarém no 

Estado do Pará, desenvolveram uma cultura sofisticada que combinava agricultura, pesca e 

manejo florestal. A pesquisa buscou entender como esse grupo geria seu território e como sua 

organização social estava ligada ao controle dos recursos naturais. Os Tapajós utilizavam o rio 

como via principal para a circulação de pessoas e mercadorias, o que estabelecia uma rede de 

interações entre aldeias, reforçando a coesão territorial (Heckenberger, 2005). Esse uso 

estratégico dos rios permitiu a criação de uma economia estável, baseada na pesca e na 

agricultura de várzea e da terra firme em áreas de Terra Preta.  



       

 

90 

2025  Jan - Jun 

ANO 10 | N. 15 | p.79 –99|ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

      

A territorialidade dos Tapajós estava fortemente vinculada à gestão dos recursos 

aquáticos, e sua organização espacial refletia essa dependência. Becker (1995) argumenta que 

o controle sobre as margens dos rios e a capacidade de acessar diferentes ecossistemas eram 

fundamentais para a estruturação do território. Os usos sustentáveis da floresta também 

desempenhavam um papel importante, com sistemas agrícolas que combinavam o cultivo de 

roças com a coleta de produtos florestais, demonstrando um conhecimento profundo do 

ambiente. Gomes et al. (2018) afirmam que a configuração espacial na região de Santarém deve 

ser compreendida por meio da presença de aldeias maiores, como os Sítios Aldeia e Porto, que 

possuem alta densidade populacional e se conectam com outros sítios nos três séculos que 

precedem a conquista europeia.  

Durante os anos 1990 e início dos anos 2000, predominava a interpretação de que essa 

organização territorial refletia a existência de cacicados, ou seja, sociedades complexas e 

hierarquizadas, com assentamentos centrais e aldeias satélites subordinadas. Contudo, essa 

visão foi revisada, destacando que, entre os Tapajós, as relações sociais e os laços regionais, 

construídos por atividades produtivas e rituais, eram mais relevantes do que a centralização 

política, sugerindo a necessidade de novas abordagens, como o conceito de desterritorialização 

(Haesbaert, 2004) 

Como destaca Heckenberger (2005, p. 150), "a organização espacial dos Tapajós se 

baseava em uma relação simbiótica entre os rios, as florestas e as aldeias. O território não era 

apenas um espaço físico, mas um ambiente culturalmente modificado e socialmente integrado". 

Esse manejo territorial era parte integrante da identidade dos Tapajós, que viam o rio como uma 

extensão de sua cultura e organização social. 

Os resultados também indicam que a territorialidade dos Tapajós envolvia uma forte 

ligação com o mundo espiritual. Os rios e florestas eram considerados espaços sagrados, e 

muitas práticas rituais estavam relacionadas ao uso desses recursos. O território, para os 

Tapajós, era tanto uma fonte de subsistência quanto um local de interações espirituais. Viveiros 

de Castro (2001) destaca que essa conexão entre o ambiente físico e o espiritual era fundamental 

para a manutenção da coesão social e da identidade cultural dos Tapajós. 

Por fim, os Tapajós demonstram como a gestão integrada de território e recursos 

naturais pode sustentar uma sociedade complexa por longos períodos. A pesquisa sugere que a 



       

 

91 

2025  Jan - Jun 

ANO 10 | N. 15 | p.79 –99|ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

      

territorialidade tapajônica não era apenas uma questão de uso do espaço, mas uma forma de 

assegurar a continuidade cultural e ecológica. Segundo Heckenberger (2005, p. 180), “a relação 

entre os Tapajós e seu ambiente era profundamente simbiótica, e sua territorialidade refletia 

uma compreensão avançada da sustentabilidade a longo prazo”. 

 

Os Xinguanos antigos das Cidades jardins do Alto Xingu 

O Alto Xingu, conforme descrito por Fausto (2005), corresponde à porção meridional 

do Parque Indígena do Xingu, estendendo-se desde sua fronteira sul, na latitude 13° S, até a 

confluência dos rios Batovi, Culuene e Ronuro, conhecida como Morená. Durante seu auge, 

entre os séculos XIII e XVII, essa região abrangia quase toda a drenagem que forma o rio Xingu, 

estendendo-se desde a latitude 13° 15” S até a foz do rio Suyá Missu, com uma ampla faixa à 

jusante da confluência do Morená. 

Geograficamente, o Alto Xingu é uma região de transição entre o cerrado e a floresta 

densa amazônica, apresentando características ecológicas únicas. Embora a floresta tropical 

predomine nas áreas mais elevadas, a região também abriga campos abertos que são 

parcialmente inundáveis, florestas de galeria e diversas formações lacustres que possuem uma 

rica biodiversidade, frequentemente conectadas por pequenos canais. Essa complexidade 

ecológica contribui para a diversidade de habitats e recursos disponíveis, fundamentais para as 

comunidades indígenas que habitam a área (Fausto, 2005). 

Os habitantes do Alto Xingu, são conhecidos por sua organização social complexa e sua 

relação harmoniosa com o meio ambiente. A pesquisa focou em como esse grupo construiu sua 

territorialidade e como suas práticas culturais influenciaram o manejo da terra. Os Xinguanos 

estabeleceram aldeias organizadas em torno de centros cerimoniais, que funcionavam como o 

coração social e espiritual de suas comunidades (Viveiros de Castro, 1996). Essas aldeias eram 

rodeadas por áreas agrícolas e florestas manejadas, evidenciando uma relação equilibrada entre 

cultura e ecologia. 

A territorialidade dos Xinguanos estava profundamente enraizada em sua cosmologia, 

que via a terra como um espaço sagrado. O território era mais do que uma simples área de 

subsistência; era um reflexo das crenças e rituais xinguanos. Viveiros de Castro (1996) sugere 

que a relação entre os Xinguanos e seu território envolvia uma dimensão espiritual, onde o 



       

 

92 

2025  Jan - Jun 

ANO 10 | N. 15 | p.79 –99|ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

      

manejo da terra estava interligado a rituais que garantiam a harmonia com os espíritos da 

floresta e dos rios. Essa visão cosmológica do território influenciava todas as atividades 

cotidianas, desde a agricultura até a caça e a pesca. 

De acordo com Heckenberger (2005), o manejo xinguano da paisagem era sofisticado, 

envolvendo a criação de florestas antropogênicas, que aumentavam a biodiversidade e a 

disponibilidade de recursos. A agricultura era realizada em pequenos campos rotativos, o que 

permitia a recuperação do solo e evitava o esgotamento dos recursos. Esse sistema de manejo 

demonstrava um profundo conhecimento ecológico e uma capacidade de adaptar as práticas de 

subsistência às condições ambientais variáveis. 

Para Heckenberger (2005, p. 90) afirma que “a territorialidade dos Xinguanos pode ser 

entendida como uma manifestação de sua cosmologia, onde cada aspecto do território, desde 

as aldeias até as florestas, está imbuído de significados sociais e espirituais”. Essa relação entre 

território e cosmologia permitiu que os Xinguanos mantivessem uma ocupação sustentável do 

Alto Xingu por séculos, criando um modelo de gestão territorial que ainda influencia as práticas 

contemporâneas. 

Os resultados indicam que a territorialidade dos Xinguanos é um exemplo notável de 

como a organização social e a cosmologia podem influenciar o manejo sustentável do território. 

O controle cuidadoso dos recursos e a integração de práticas culturais e espirituais no uso da 

terra criaram um sistema de gestão ecológica que garantiu a sustentabilidade a longo prazo. 

 

Os Omáguas do Alto Solimões “ Os Fenícios da América”  

A territorialidade, no contexto dos Omáguas, emerge como uma estratégia complexa 

que articula o controle de recursos humanos, naturais e sociais em um espaço geográfico 

específico, conferindo a essa etnia um poder significativo no cenário amazônico. Essa dinâmica, 

conforme Robert Sack (1986) através do cacicado, pode ser compreendida como uma expressão 

primária de poder social, onde o controle territorial não apenas molda a identidade de um povo, 

mas também suas relações com outros grupos e com o meio ambiente. 

Segundo Lopes (2024) os Omáguas tinham uma relação intimamente ligada aos rios, 

igarapés, furos e lagos sendo exímios navegadores das águas da Amazônia sendo chamados 

pelos cronistas dos séculos XVI e XVII de os Fenícios da América comparando ao povo que 



       

 

93 

2025  Jan - Jun 

ANO 10 | N. 15 | p.79 –99|ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

      

existiu no Norte da África na Idade Antiga os Fenícios. Esse povo exerceu seu poder pelo 

território das várzeas, cujo acesso aos rios lhe dava um status quo de terra sagrada.          

O cacicado Omágua, descrito nas crônicas dos séculos XVI e XVII, exemplifica essa 

territorialidade, destacando a organização sociopolítica e o domínio que os Omáguas exerciam 

sobre suas terras, desde as margens do baixo rio Napo até os rios Javari e Içá, evidenciando a 

importância de suas aldeias e a centralidade de sua liderança. 

 

O senhor Aparia da aldeia de Aparia Grande que talvez deva ser lido de “Aparia o 

Grande”, nas proximidades de Letícia e Tabatinga, era reconhecido desde Aparia 

Menor “o Menor”, no baixo Napo, até a foz do Jandiatuba (São Paulo de Olivença), a 

Gran Omagua (...), governam-se por principais (...), a que todos obedecem em 

grandíssima sujeição e lhe chamam Tururucari, que quer dizer seu Deus e ele por tal 

se tem (Carvajal, apud Porro, 1992, p. 17). 

 

De acordo com Porro (1995) seus domínios se estendiam por 600 quilômetros, ao longo 

da calha dos rios Napo, Solimões e Amazonas. Suas aldeias foram descritas com cerca de vinte 

povoados compostos por cinquenta casas cada um, em ambas as margens do rio. 

Os Omáguas, conhecidos também como Cambeba, eram descritos como parte da 

Província de Aparia e ocupavam uma vasta extensão de território, conforme Figueiredo (2011) 

e Porro (1995). Suas aldeias, organizadas em comunidades que podiam atingir até cinquenta 

casas, eram distribuídas ao longo dos rios, formando um conjunto coeso que não apenas 

sustentava sua população, mas também facilitava a interação e o comércio com outros grupos.  

À medida que o território se expandia, o controle sobre ele se tornava uma questão de 

sobrevivência, refletindo uma estrutura de poder que combinava elementos de centralização e 

descentralização, onde o chefe maior, o Tururucari, exercia autoridade sobre caciques regionais, 

formando uma rede de liderança interconectada. 

No século XVII, essa territorialidade se manifestou em práticas defensivas como a 

Buffer Zone, uma área despovoada que servia para proteger os Omáguas de incursões de povos 

vizinhos, como os Machifaro. Essa estratégia, conforme Silva (2012), ilustra a relação 

intrínseca entre território e segurança, onde o espaço não apenas é um local de vida, mas 

também um campo de batalha em disputas por recursos e controle. As fortificações e fossos 

construídos ao redor das aldeias, além de serem um reflexo da necessidade de defesa, 



       

 

94 

2025  Jan - Jun 

ANO 10 | N. 15 | p.79 –99|ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

      

representam a territorialidade em ação, indicando um estado permanente de conflito e a 

necessidade de afirmação do domínio sobre a região. 

 

Em relação à extensão territorial tem-se relato de que em meados do século XVII, o 

território Omágua/Kambeba havia, porém, se estendido para Leste, abaixo do Jutaí. À 

jusante dos Omágua/Kambeba ficava a província de Machiparo, que ocupava as duas 

margens do Solimões por mais de 200 km, entre Tefé e Coari (Silva, 2012, p. 62). 

 

A estrutura social dos Omáguas era caracterizada por uma hierarquia complexa, onde a 

liderança era distribuída entre os principais caciques, refletindo um modelo de governança que 

favorecia a descentralização do poder. Cada aldeia, sob a égide do Tururucari, era administrada 

por caciques menores que, embora subordinados, detinham considerável autonomia. Essa 

configuração permitia uma resposta mais ágil às dinâmicas locais, mantendo a coesão e a 

unidade do povo Omágua frente às ameaças externas, e evidenciava como a territorialidade 

estava entrelaçada com as relações sociais e políticas (Lopes, 2024). 

As interações comerciais dos Omáguas, baseadas em uma rede de trocas com outras 

etnias e exploradores europeus, também são fundamentais para entender sua territorialidade. A 

capacidade de negociar e adquirir recursos de outras regiões, em troca de produtos como 

cerâmicas e ouro, reforçou não apenas sua posição econômica, mas também sua importância 

estratégica na Amazônia. As descrições de seus mercados de trocas e das rotas comerciais que 

se estendiam por rios e caminhos terrestres ilustram um povo que, além de guerreiro, era 

habilidoso em estabelecer alianças e parcerias, construindo uma rede de interdependências que 

era crucial para sua sobrevivência (Lopes, 2024). 

As observações dos cronistas, como o padre Samuel Fritz, ressaltam o impacto 

devastador do contato europeu sobre a sociedade Omágua. O surgimento de doenças e a 

exploração colonial resultaram na drástica diminuição da população e na fragmentação de sua 

organização social. A territorialidade dos Omáguas, antes um símbolo de força e coesão, 

começou a desmoronar à medida que suas aldeias se tornavam alvos de ataques e suas tradições 

culturais eram desafiadas. Assim, a narrativa dos Omáguas, que um dia foram descritos como 

uma nação poderosa, se transformou em um testemunho da fragilidade das sociedades indígenas 

diante das forças colonizadoras (Silva, 2012). 



       

 

95 

2025  Jan - Jun 

ANO 10 | N. 15 | p.79 –99|ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

      

Atualmente, a luta pela reafirmação da identidade Omágua, que busca resgatar 

elementos de sua cultura e língua, reflete a persistência desse povo em manter sua conexão com 

o território que outrora dominaram. Estão presentes nas áreas próximas ao baixo rio Napo no 

Peru e no Brasil no alto Solimões em aldeias próximas aos municípios de Tabatinga, São Paulo 

de Olivença e Tefé como também nas proximidades da capital do Estado do Amazonas a cidade 

de Manaus na estrada Manoel Urbano – AM 70 (Lopes, 2024).  

 A pesquisa contemporânea sobre a territorialidade dos Omáguas não apenas reitera a 

importância histórica desse povo, mas também serve como um indicativo das complexas 

interações entre espaço, identidade e poder. A busca pela autonomia territorial no contexto atual 

é um desdobramento natural de sua herança, onde o território, longe de ser apenas um espaço 

físico, é um símbolo de resistência e de continuidade cultural frente a séculos de adversidade. 

 

A Importância da Geografia Histórica da Amazônia 

A geografia histórica da Amazônia é fundamental para entender a complexidade das 

interações entre os povos indígenas e o meio ambiente. Ela nos permite ver como as sociedades 

amazônicas, muitas vezes consideradas como "primitivas", na verdade desenvolveram sistemas 

altamente sofisticados de manejo de território, que refletem um profundo entendimento 

ecológico. Ao estudar a geografia histórica da região amazônica, podemos reavaliar o papel dos 

povos indígenas na modelagem da paisagem amazônica, reconhecendo-os como agentes ativos 

de transformação ambiental. 

 

A preocupação da Geografia com os usos múltiplos e conceitos de espaço e com a 

Geografia Histórica dos diferentes povos, apresentam o espaço como uma moldura 

complexa, na qual indivíduos e grupos estão situados. Através, da qual eles interagem 

e pela qual eles fazem afirmações. Estas interconexões entre o espaço e o 

comportamento residem na Territorialidade, cujo o estudo tem permanecido em 

segundo plano, completamente negligenciado pela análise espacial (Sack, 1986, p.30). 

 

A geografia histórica da Amazônia vai além dos conceitos estabelecidos pela visão 

economicista que aborda a geografia da região a partir da colonização onde o sistema 

econômico dos séculos XVI e XVII foram impostas as sociedades aqui presentes. Ela busca 

trazer uma nova análise geográfica das dimensões territoriais e da importância dos povos 

originários da Amazônia na construção do espaço amazônico.  Além disso, a geografia histórica 



       

 

96 

2025  Jan - Jun 

ANO 10 | N. 15 | p.79 –99|ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

      

oferece uma perspectiva importantíssima para entender como a colonização europeia alterou 

drasticamente as dinâmicas territoriais na Amazônia. Os sistemas de manejo indígena, baseados 

na sustentabilidade, foram em grande parte desmantelados com a chegada dos colonizadores, o 

que resultou em processos de degradação ambiental que ainda hoje afetam a região. Portanto, 

a geografia histórica da Amazônia não apenas ilumina o passado, mas também oferece lições 

importantes para o presente e o futuro da gestão territorial na região. 

 

Considerações finais 

Os estudos apresentados neste artigo destacam a importância de compreender a 

espacialidade, território e territorialidade dos povos indígenas da Amazônia, como os Llamos 

de Mojos, Tapajós, Xinguanos e Omáguas para a construção de uma geografia mais inclusiva 

e abrangente. Esses grupos desenvolveram sistemas complexos de manejo territorial que se 

baseavam em um conhecimento profundo do meio ambiente e em uma relação simbiótica com 

a natureza. A pesquisa evidenciou que a territorialidade desses povos não era apenas uma 

questão de sobrevivência, mas também de identidade cultural e espiritual. 

Os resultados discutidos demonstram a relevância de aprofundar o estudo da geografia 

histórica da Amazônia, com objetivo nos povos originários que desempenharam um papel 

importantíssimo na construção da paisagem da região amazônica. Propor futuras pesquisas 

geográficas sobre esses temas é fundamental para promover uma melhor compreensão dos 

sistemas indígenas de manejo territorial e sua aplicabilidade no contexto contemporâneo de 

sustentabilidade. Além de expandir a visão geográfica de uma Amazônia constituída de uma 

miríade de povos e sociedades e conhecimentos geográficos que ultrapassam a versão 

eurocêntrica de um vazio geográfico.   

 

Referências 

BECKER, B. Geografia e Amazônia: A Dimensão Humana. Rio de Janeiro: Garamond, 

2013. 

CARNEIRO, R. L. A Theory of the Origin of the State. Science, 169 (3947): 733-738, 1970. 

Disponível em https://www.science.org/doi/10.1126/science.169.3947.733 . Acesso em 02 

nov. 2024. 

https://www.science.org/doi/10.1126/science.169.3947.733


       

 

97 

2025  Jan - Jun 

ANO 10 | N. 15 | p.79 –99|ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

      

CORRÊA, Roberto Lobato. Região e Organização espacial. 7. ed. São Paulo: Ática, 2000. 

DENEVAN, W. M. The Aboriginal Cultural Geography of the Llanos de Mojos of Bolivia. 

University of California Press, 1966.  

ERICKSON, C. L. Amazonia: The Historical Ecology of a Domesticated Landscape. In: Balée, 

W.; Erickson, C. L. (orgs.). Time and Complexity in Historical Ecology. Columbia 

University Press, 2006. 

FAUSTO, Carlos. Entre o passado e o presente: mil anos de história indígena no Alto 

Xingu. Revista de Estudos e Pesquisas, v. 2, n. 2, p. 9-51, 2005. 

GOMES, Denise Maria C. et al. Múltiplos territórios: os sítios vizinhos às grandes aldeias de 

Santarém, PA. Revista de Arqueologia, v. 31, n. 1, p. 03–24, 2018. DOI: 

10.24885/sab.v31i1.492. Disponível em: 

https://revista.sabnet.org/ojs/index.php/sab/article/view/492.  Acesso em: 18 out. 2024.  

HAESBAERT, R. O Mito da Desterritorialização: Do "Fim dos Territórios" à 

Multiterritorialidade. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2004. 

HAESBAERT, Rogério; LIMONAD, Ester. O território em tempos de globalização. Etc..., 

Espaço, Tempo e Crítica, Niterói, v. 2, n. 4, p. 41-52, ago. 2007. Disponível em: 

https://www.researchgate.net/publication/228455262_O_territorio_em_tempos_de_globalizac

ao . Acesso em: 22 out. 2024. 

HECKENBERGER, M. The Ecology of Power: Culture, Place, and Personhood in the 

Southern Amazon, AD 1000-2000. New York: Routledge, 2005.  

LATHRAP, D. O Alto Amazonas. Lisboa: Editorial Verbo, 1975. 

 LOMBARDO, U. The Agricultural Prehistory of the Bolivian Amazon. Antiquity, 2011. 

MEGGERS, B. Amazônia: A Ilusão de um Paraíso. Rio de Janeiro: Itatiaia,1987. 

LOPES, Felipe Ribeiro da Silva. Os Fenícios da América: o território e a organização 

socioespacial dos Omágua da Amazônia dos séculos XVI e XVII e nos dias atuais. 2024. 98 f. 

TCC (Graduação em Geografia) - Universidade do Estado do Amazonas, Manaus-AM. 

https://revista.sabnet.org/ojs/index.php/sab/article/view/492
https://www.researchgate.net/publication/228455262_O_territorio_em_tempos_de_globalizacao
https://www.researchgate.net/publication/228455262_O_territorio_em_tempos_de_globalizacao


       

 

98 

2025  Jan - Jun 

ANO 10 | N. 15 | p.79 –99|ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

      

Disponível em: http://repositorioinstitucional.uea.edu.br//handle/riuea/5892 Acesso em 

22/10/2024. 

MERLEAU-PONTY, M. Fenomenologia da percepção. São Paulo: Martins Fontes,1999. 

NOELLI, F. S. The Tupi: explaining origin and expansions in terms of archaeology and 

historical linguistics. Antiquity, Special sections: Issues in Brazilian archaeology, 72(277): 

648-663, 1998. 

PINTO, Renan F. (Org.). O Diário do Padre Samuel Fritz. Manaus-AM: Editora Edua - 

UFAM, 2006. 

PORRO, Antônio. As crônicas do Rio Amazonas. Petrópolis - RJ: Vozes, 1992. 

PORRO, Antônio. O Povo das Águas: Ensaios de Etno-história Amazônica. São Paulo-SP: 

1995 

PRÜMERS, Heiko. Los montículos artificiales de la Amazonía. In: ROSTAIN, Stéphen; 

BETANCOURT, Carla Jaimes (ed.). Las Siete Maravillas de la Amazonía precolombina. La 

Paz - Bolívia: Plural Editores, 2017. Cap. 2. p. 47-72. (Bonner Amerikanistische Studien Nº53). 

ROOSEVELT, A. C. Parmana: Prehistoric, Maize and Manioc Subsistence along the Amazon 

and Orinoco. New York: Academic Press, 1980.  

ROOSEVELT, A. C. Chiefdoms in Amazon and Orinoco. In: DRENNAN, R. & URIBE, C. 

(eds.), Chiefdoms in Americas. University Press of America, p. 153-85, 1987.  

ROOSEVELT, A. C. Determinismo Ecológico na Interpretação do Desenvolvimento Social 

Indígena da Amazônia. In: NEVES, W. (Ed.) Adaptações e Diversidade do Homem Nativo 

da Amazônia, Belém: Museu Paraense Emílio Goeldi, p. 103-142, 1991. 

ROOSEVELT, A. C. The Rise and Fall of the Amazonian Chiefdoms. L’Homme, 1993. 

ROOSEVELT, A. C. Complex Polities in the Ancient Tropical World. Archaeological Papers 

of the American Anthropological Association 9:13-33, 1999. 

SACK, Robert D. Territorialidade Humana: sua teoria e história. Cambridge: Cambridge 

University Press, 1986. 

http://repositorioinstitucional.uea.edu.br/handle/riuea/5892


       

 

99 

2025  Jan - Jun 

ANO 10 | N. 15 | p.79 –99|ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

      

SANTOS, Mílton. A natureza do espaço: técnica e tempo, razão e emoção. São Paulo: 

Hucitec, 1996. 

SILVA, Márcia V. da. Reterritorialização e Identidade do Povo: Omágua/Cambeba na 

Aldeia Tururucari-Uka. 2012. 176 f. Dissertação (Mestrado) - Curso de Geografia, Geografia 

Humana, Universidade Federal do Amazonas-UFAM, Manaus-AM, 2012. 

SOUZA, Rosemeire O. Omágua: A invenção e trajetória de uma categoria étnica colonial no 

Alto Amazonas Séculos XVI-XVII. 2014 188 f. Tese (Doutorado de História) – Pontifícia 

Universidade de São Paulo, São Paulo-SP,2014.   

STEWARD, Julian Haynes. Handbook of South American Indians. Washington: 

Government Printing Office, 1948. 

UGARTE, Auxiliomar S. Sertões de Bárbaros, Ó mundo natural e as sociedades indígenas da 

Amazônia na visão dos cronistas ibéricos (séculos XVI – XVII). Manaus-AM: Editora Valer, 

2009. 

VIVEIROS DE CASTRO, E. Araweté: Os Deuses Canibais. São Paulo: Companhia das 

Letras,1996. 

 

Trabalho apresentado em 04/05/2025 

Aprovado em 20/06/2025 


