
      

 

1 

2024 – Jul - Dez 

ANO 9 | N. 14| p. 01 – 23 |ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

A TERRITORIALIDADE DAS CHEFIAS OU CACICADOS NA 

AMAZÔNIA NOS SÉCULOS XVI E XVII 
 

The territoriality of the chiefdoms or cacicados in the Amazon in the 16th and 17th centuries 

 

Felipe Ribeiro da Silva Lopes1 

Iolanda Aida de Medeiros Campos2 
 

 

Resumo 

O estudo examinou as territorialidades das chefias ou cacicados na Amazônia nos séculos XVI e XVII, com foco 

nas várzeas do rio Amazonas. Investigou-se as formas de organização, estratégias de controle territorial e 

interações com outros grupos étnicos e europeus. Os objetivos específicos incluíram analisar as origens e 

evolução das estruturas de poder, as estratégias de ocupação e controle territorial, bem como o impacto do 

contato com os europeus. O método dialético foi adotado, com pesquisa bibliográfica em artigos, livros e 

monografias. Os resultados e discussões abordaram as territorialidades dos cacicados até o contato com os 

europeus. O recorte temporal foram os séculos XVI e XVII, com foco no território dos cacicados nas várzeas do 

Rio Amazonas. Este estudo ofereceu dados sobre a dinâmica política, social e geográfica dessas comunidades 

indígenas durante esse período crucial da história amazônica. 
Palavras-chave: Cacicados, Território, Desterritorialização e Reterritorialização, Geografia. 

 

Abstract 

The study examined the territorialities of chiefdoms or chiefdoms in the Amazon in the 16th and 17th centuries, 

focusing on the floodplains of the Amazon River. Forms of organization, territorial control strategies and 

interactions with other ethnic and European groups were investigated. Specific objectives included analyzing the 

origins and evolution of power structures, strategies of occupation and territorial control, as well as the impact of 

contact with Europeans. The dialectical method was adopted, with bibliographic research in articles, books and 

monographs. The results and discussions addressed the territorialities of the chiefdoms until contact with 

Europeans. The time frame was the 16th and 17th centuries, focusing on the territory of the chiefdoms in the 

floodplains of the Amazon River. This study offered data on the political, social and geographic dynamics of 

these indigenous communities during this crucial period in Amazonian history. 

Keywords: Chiefdoms, Territory, Deterritorialization and Reterritorialization, Geography. 

 

Introdução  

O presente estudo propôs-se a analisar as territorialidades das chefias ou cacicados na 

Amazônia durante os séculos XVI e XVII, com enfoque nas várzeas do Rio Amazonas. O 

objetivo geral foi investigar as formas de organização, estratégias de controle territorial e 

interações com outros grupos étnicos e europeus adotadas por essas lideranças. Para tanto, 

foram delineados três objetivos específicos: primeiro, investigar as origens e a evolução das 

 

1 Graduando do curso de Geografia. Universidade do Estado do Amazonas. E-mail: frsl.geo18@uea.edu.br. 
2 Doutora em Geografia. Professora do Curso de Licenciatura em Geografia. Universidade do Estado do 

Amazonas. E-mail: icampos@uea.edu.br. 



      

 

2 

2024 – Jul - Dez 

ANO 9 | N. 14| p. 01 – 23 |ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

estruturas de poder das chefias ou cacicados nesse período histórico; segundo, analisar as 

estratégias de ocupação e controle territorial, incluindo as fronteiras e as relações com outros 

grupos étnicos; por fim, avaliar o impacto do contato com os europeus nas dinâmicas 

territoriais das chefias ou cacicados. O recorte temporal abrangeu os séculos XVI e XVII, 

enquanto o recorte espacial delimitou-se ao território dos cacicados nas várzeas do Rio 

Amazonas. O método adotado foi o dialético, e os procedimentos metodológicos incluíram 

pesquisa bibliográfica em artigos, livros e monografias.   

 

A Ocupação da Amazônia  

Ao longo de milhares de anos, a Amazônia foi habitada por diversos povos que 

desenvolveram suas culturas e técnicas de sobrevivência. Eurico Miller (1980) destaca a 

presença humana em Rondônia desde aproximadamente 12.300 anos a.C., enquanto os 

Caribe, os Aruaque e os Pano já ocupavam outras regiões amazônicas nesse período. Adélia 

Engrácia (1983) menciona evidências de ocupação mais antiga, datando caçadores-coletores e 

povos especializados em coleta de mariscos e pesca por volta de 10.000 a 1.000 anos a.C. 

Conforme Figueiredo (2011), a ocupação mais concreta da Amazônia ocorreu por 

volta de 3000 a.C., com a presença dos Tupi na região do baixo Amazonas, litoral do Salgado 

e ilha do Marajó. Estudos realizados pela Universidade de São Paulo, citados por Porro 

(1995), datam a ocupação de Iranduba e áreas próximas a Manaus a partir de 7.700 anos a.C., 

evidenciada por artefatos líticos, cerâmicos e grandes aterros de terra preta. 

Entre 2000 a.C. e 1000 a.C., argumentam Souza (2001), Moraes e Neves (2012), 

Moraes (2013, 2015), os povos amazônicos experimentaram um avanço significativo, 

formando grandes aldeias e sociedades hierarquizadas ao longo das margens do rio 

Amazonas. Quando os europeus chegaram no século XVI, conforme relatos de Porro (1992, 

1995), Gondim (2007), Santos (2010), Figueiredo (2011), Moraes e Neves (2012), Moraes 

(2013, 2015), encontraram sociedades pré-urbanas com sistemas de produção, agricultura e 

rituais complexos. 

Segundo Antônio Porro (1995), os povos amazônicos, também chamados de "Povos 

das Águas", habitavam as várzeas e a terra firme, coexistindo com o ecossistema amazônico 

através de técnicas adaptativas. A ocupação humana nas várzeas atingiu seu ápice por volta do 

ano 1000 d.C., quando povos ceramistas estabeleceram grandes aldeias. Essa densa ocupação 



      

 

3 

2024 – Jul - Dez 

ANO 9 | N. 14| p. 01 – 23 |ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

é evidenciada por numerosos sítios arqueológicos ao longo do rio Amazonas e seus afluentes, 

indicando a presença de sociedades organizadas em chefias regionais (Moraes; Neves, 2012). 

 

A Expansão dos Povos Tupi 

A territorialidade dos povos Tupi, como a formação dos Cacicados na Amazônia, está 

intrinsecamente ligada à sua história de expansão e migração dos povos do tronco tupi. Como 

aponta Miranda (2007), os Tupi desenvolveram sua cultura no sudoeste amazônico, tornando-

se uma sociedade sedentária que se expandiu por diversas regiões da América do Sul. Essa 

expansão, iniciada há cerca de 2500 anos, foi impulsionada pelo crescimento demográfico e 

pela busca por novas áreas de manejo florestal de agricultura, conforme destacado por 

Ferreira (2009). 

 

A expansão e a conquista tupi-guarani foi praticamente desde as proximidades dos 

Contrafortes andinos nos formadores do Rio Amazonas até as bacias do Paraguai e 

do Paraná, seguindo principalmente as áreas florestais. São milhares sítios 

arqueológicos tupis na Amazônia e próximos à costa (Miranda, 2007, p. 92). 

 

 

A expansão territorial dos grupos Tupi, como observa Ferreira (2009), foi um dos 

maiores eventos sociais da pré-história sul-americana, abrangendo quase todos os estados 

brasileiros e resultando na dispersão de diferentes línguas e culturas. A Amazônia, dominada 

por outras sociedades, foi palco da ascensão dos Tupi, que exerceram seu domínio através da 

guerra e da assimilação cultural, como apontado por Miranda (2007). 

 

O território envolve sempre. ao mesmo tempo [...], uma dimensão simbólica, 

cultural, através de uma identidade territorial atribuída pelos grupos sociais, como 

forma de “controle simbólico” sobre o espaço onde vivem (sendo também, portanto, 

uma forma de apropriação). E uma dimensão mais concreta de caráter político-

disciplinar: a apropriação e ordenação do espaço como forma de domínio e 

disciplinação dos indivíduos (Haesbaert, 1999, p. 42). 
 

A desterritorialização e reterritorialização dos povos indígenas, conforme discutido 

por Haesbaert (2003), foram fenômenos marcantes durante a expansão Tupi, resultando na 

migração de outras culturas e na formação de novos territórios. A organização social dos 



      

 

4 

2024 – Jul - Dez 

ANO 9 | N. 14| p. 01 – 23 |ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

Tupi, baseada em núcleos familiares e lideranças político-religiosas, conforme descrito por 

Ferreira (2009) e Castro (1986), foi fundamental para a coesão e expansão desses grupos. 

 

Praticamente todo o Brasil florestal – com exceção do Planalto Central e da parte 

mais a norte da Amazônia – foi conquistado e ocupado por povos de origem tupi-

guarani. Os conflitos e guerras eram frequentes em face do crescimento demográfico 

dos grupos e do seu nomadismo, num espaço cada vez mais restrito (Miranda, 2007, 

p. 93). 
 

A religião desempenhou um papel central na vida dos Tupi, como destacado por 

Noelli (1999-2000), permeando sua organização social e influenciando sua adaptação a 

diferentes ambientes e culturas. Os Caminhos de Peabiru, utilizados pelos Tupi para fins 

comerciais e de transporte, demonstram a extensão geográfica de sua influência e interação 

com outros povos. 

Apesar de não constituírem um estado unificado, os Tupi foram capazes de penetrar e 

conquistar territórios diversos, disseminando sua língua, cultura e modos de vida. A 

geograficidade desses povos, como ressalta Ferreira (2009), é evidente através das marcas 

deixadas em diferentes biomas e paisagens da América do Sul, revelando uma história rica de 

adaptação e interação com o ambiente. Esses povos influenciaram no modo beligerante como 

os Cacicados se organizaram geograficamente na Amazônia, muitos dos povos de matriz tupi 

formaram cacicados ao longo do rio Amazonas. Destacando os Omágua, Machifaro-Aisuare, 

Yorimáguas, Paguana e os Tapajós que foram descritos como povos com extenso domínio 

territorial nas várzeas dos rios.   

 

Os Cacicados, chefias da Amazônia dos séculos XVI e XVII 

Os cacicados, conforme descrito por Steward (1948), representam um estágio 

evolutivo importante na formação de sociedades complexas antes da constituição de Estados, 

onde o poder político e religioso começa a se consolidar, levando à estratificação social 

(Arcuri, 2007). Esse processo de evolução é marcado por diferentes estágios, desde grupos 

nômades até sociedades estratificadas, como demonstrado nas pesquisas antropológicas sobre 

os povos amazônicos (Arcuri, 2007). Essa evolução é influenciada pela organização 

geográfica e significados atribuídos ao espaço, conforme aponta Sack (1986). Corresponde à 



      

 

5 

2024 – Jul - Dez 

ANO 9 | N. 14| p. 01 – 23 |ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

territorialidade exercida no território das várzeas pelos povos que formavam os Cacicados. A 

disputa pela chamada "terra sagrada" era constante por meio dos conflitos. 

A organização espacial dessas sociedades, conforme discutido por Sack (1986), está 

intimamente ligada ao contexto sócio-histórico e à territorialidade, refletindo os modos de 

acesso e as relações entre as pessoas (Sack, 1986). Essa complexidade territorial é evidente 

nos cacicados amazônicos, onde a densidade populacional e a organização política se 

desenvolviam ao longo das margens dos rios, criando aglomerados pré-urbanos (Arcuri, 

2007). 

Os estudos antropológicos, como os de Arcuri (2007), destacam a importância do 

conceito de cacicado na compreensão da organização social e política dos povos amazônicos, 

revelando os diferentes estágios de evolução, desde grupos nômades até sociedades 

complexas estratificadas. Essa evolução é influenciada por fatores ambientais, como discutido 

por Machado (2006), que aponta para a relação entre a organização espacial e as condições 

naturais da região amazônica (Machado, 2006). 

Por meio de relatos de cronistas europeus do século XVI e XVII, como destacado por 

Porro (1995) e Figueiredo (2011), é possível observar evidências da existência de sistemas 

políticos centralizados nos cacicados amazônicos. Esses relatos corroboram a complexidade 

das sociedades indígenas na região, que desenvolveram culturas próprias e estruturas políticas 

distintas, adaptando-se ao ambiente e disputando o acesso aos recursos naturais (Porro, 1995; 

Figueiredo, 2011). 

Portanto, os cacicados amazônicos representam uma importante fase na evolução das 

sociedades humanas, evidenciando a complexidade das relações sociais e políticas, bem como 

a adaptação desses povos ao ambiente amazônico ao longo do tempo (Steward, 1948; Arcuri, 

2007; Porro, 1995; Figueiredo, 2011; Machado, 2006). 

 

Metodologia 

A metodologia, como indicado por Gil (2010), é crucial para direcionar a pesquisa, 

fornecendo os meios necessários para alcançar seus objetivos. Gil (2010) define o método 

científico como um conjunto de procedimentos intelectuais e técnicos utilizados para obter 

conhecimento, enquanto Marconi e Lakatos (2003) o descrevem como um conjunto 

sistemático e racional de atividades que levam a um conhecimento científico validado. A 



      

 

6 

2024 – Jul - Dez 

ANO 9 | N. 14| p. 01 – 23 |ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

análise das teorias de território e territorialidade, conforme proposto por Sack (1986), destaca 

o papel das relações de poder e controle na construção social e simbólica do território. Por 

outro lado, Haesbaert oferece conteúdo sobre os conceitos de desterritorialização e 

reterritorialização, mostrando como as comunidades, como os Cacicados, respondem às 

pressões externas sobre seus territórios. Ao aplicar essas teorias ao caso dos Cacicados, 

compreendemos sua luta não apenas por território físico, mas por reconhecimento cultural e 

soberania. O método dialético, conforme discutido por Sposito (2004) e Gil (2010), é 

empregado nesta pesquisa, destacando a contraposição de ideias e a busca por síntese para 

desenvolver novas teorias (Gil, 1999).  

 

A Amazônia organizada territorialmente em Cacicados 

De acordo com estudos antropológicos e históricos, as organizações indígenas na 

Amazônia pré-colonial desenvolveram culturas distintas, estabelecendo redes de trocas e 

grandes aldeamentos densamente povoados. Essas comunidades, adaptadas à convivência 

com a natureza e outros grupos étnicos vizinhos, buscavam garantir o acesso aos recursos 

naturais, especialmente às várzeas e aos rios, por meio de alianças e, em alguns casos, 

conflitos. 

 As Chefias ou Cacicados, estruturas políticas dessas sociedades, concebiam o 

território e a região como categorias geográficas fundamentais. As várzeas eram disputadas 

intensamente, consideradas não apenas vitais para a subsistência, mas também "sagradas". 

Além disso, muitos cacicados exerciam influência política sobre seus vizinhos e áreas 

circundantes, estabelecendo alianças ou subordinando outros grupos. Segundo Figueiredo 

(2011), os assentamentos indígenas eram frequentemente localizados ao longo dos cursos de 

água, sendo denominados "províncias" nos registros históricos para delimitar os domínios 

territoriais dessas comunidades (Porro, 1992; 1995; 2007).  

O cacicado, como forma de organização política em algumas sociedades pré-

colombianas, e as teorias de território de Robert Sack (1986) convergem em diversos pontos, 

especialmente quando se analisa a relação desses povos com as várzeas e margens dos rios. 

Segundo as ideias de Sack (1986), o território não é apenas um espaço físico delimitado, mas 

também uma construção social e cultural, moldada pelas práticas e significados atribuídos 

pelos grupos humanos. Nesse contexto, os cacicados exerciam uma territorialidade intensa 



      

 

7 

2024 – Jul - Dez 

ANO 9 | N. 14| p. 01 – 23 |ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

sobre as áreas ribeirinhas, utilizando esses espaços para a agricultura, pesca, comércio e 

habitação. As várzeas e margens dos rios não eram apenas fontes de recursos materiais, mas 

também lugares carregados de significados simbólicos e políticos, fundamentais para a 

identidade e coesão social dos "povos das águas". 

 

A territorialidade dos Omáguas 

Os Omágua, também conhecidos como Kambeba, foram identificados como parte da 

Província de Aparia no século XVI, ocupando uma extensa área desde o baixo rio Napo até a 

região dos rios Javari e Içá, conforme descrito por Figueiredo (2011). Suas aldeias, compostas 

por cerca de vinte povoados com cinquenta casas cada, estendiam-se ao longo dos rios Napo, 

Solimões e Amazonas, abrangendo aproximadamente 600 quilômetros de território, como 

afirmado por Porro (1992; 1995). 

Omáguas-numerosa e dilatada tribo indígena que o mapa do padre Fritz assinala à 

margem superior do Amazonas, na ação em que este corre, com inflexões variadas, 

entre os rios Napo e Japurá. Foi outrora uma nação poderosa e forte. O país dos 

Omáguas era uma das regiões em que a tradição situava o incerto e famoso El 

Dorado, sonho constante dos que vinham à conquista da América (Garcia, 1912 

apud Pinto, 2006, p. 67). 
 

A autoridade dos Omágua era centralizada na aldeia principal, localizada na boca do 

rio Javari e conhecida como Aparia Grande, onde o chefe, chamado Tururucari, exercia um 

poder comparado ao de um monarca por Carvajal (citado por Porro, 1992). Vestindo roupas 

de algodão e usando joias de ouro provenientes do comércio com outros povos, os Omágua 

mantinham uma estrutura social hierárquica, com caciques menores que governavam sob a 

autoridade de Tururucari, conforme observado por Carvajal (citado por Porro, 1992). 

A ocupação territorial dos Omágua na Amazônia peruana e equatoriana remonta aos 

séculos IX e X d.C., de acordo com datações com Carbono 14, sugerindo uma migração rio 

acima mais antiga do que se pensava inicialmente, conforme aponta Silva (2012). A figura de 

Tururucari ainda é relevante na herança cultural dos Kambeba, sendo reverenciada como uma 

divindade e líder político que simbolizava o auge da sociedade Omágua sobre seu território, 

como destacado por Silva (2012). 

De acordo com as pesquisas de Rodolfo Garcia (2006), os habitantes conhecidos como 

Omáguas ou Kambeba eram reconhecidos por sua destreza na navegação dos rios e igarapés 



      

 

8 

2024 – Jul - Dez 

ANO 9 | N. 14| p. 01 – 23 |ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

da região amazônica, além de ser costume entre eles a prática de moldar os crânios das 

crianças na infância, resultando na característica física que lhes conferiu o nome "Cabeça 

Chata". No século XVII, o padre Cristóbal de Acunã e Mauricio de Heriarte descreveram as 

províncias dos Omáguas como expansivas, dominando vastos territórios ao longo dos rios 

Napo e Amazonas/Solimões, mantendo uma área despovoada como buffer zone para proteção 

territorial. 

 

Os Omágua/Kambeba viviam em contínuo estado de guerra com as tribos vizinhas 

do interior. Para a defesa, as aldeias eram cercadas de paliçadas ou localizadas em 

ilhas, onde ficavam inacessíveis aos habitantes da terra firme que não possuíam 

canoas. As incursões eram movidas pelo desejo de vingança ou de adquirir escravos 

(Silva, 2012, p. 73). 
 

Segundo as observações de estudiosos, os Omáguas eram considerados uma das 

sociedades mais avançadas da Amazônia, com aldeias bem estruturadas, participando 

ativamente do comércio com outras tribos e desenvolvendo técnicas de manejo da seringueira, 

além de produzirem utensílios em cerâmica. Suas habitações seguiam um padrão linear, 

construídas com madeira de cedro e cobertas com palmeiras, proporcionando espaço para 

abrigar grandes famílias e mantendo uma organização defensiva diante das constantes 

hostilidades com tribos vizinhas, como os Machifaro-Aisuares. 

O contato com os exploradores europeus e as consequentes epidemias de doenças, 

juntamente com as incursões de resgate e guerras justas promovidas pelos colonizadores, 

levaram ao declínio da população e da estrutura social dos Omáguas ao longo dos séculos. No 

século XX, muitos se misturaram a outras populações, renegando sua identidade étnica, mas 

movimentos de reafirmação indígena na década de 1980 incentivaram os Kambeba a resgatar 

sua cultura e língua, culminando na fundação de aldeias ao longo do Rios Napo, Amazonas e 

rio Negro (Silva, 2012). 

 

A territorialidade dos Machifaro-Aisuari  

Porro (1995) descreve que os domínios do Machifaro ou Aisuari, como referidos nos 

séculos XVI e XVII, abrangiam uma extensão de 220 quilômetros ao longo da margem direita 

do rio Amazonas, desde a foz de Tefé até Coari, enquanto a margem esquerda não tinha sua 

extensão determinada. As aldeias dos Machifaro-Aisuare se estendiam praticamente de forma 



      

 

9 

2024 – Jul - Dez 

ANO 9 | N. 14| p. 01 – 23 |ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

contínua por todo esse território, conforme relatado pelo cronista frei de Carvajal, que afirmou 

que "não havia de uma aldeia a outra um tiro de balestra, e as mais distantes não estariam a 

mais de meia légua, e houve aldeia que durou cinco léguas sem intervalo de uma casa a outra" 

(Carvajal apud Porro, 1995, p. 51). 

No século XVII, conforme destacado por Porro (1995) e Barroso (2016), os Machifaro 

expandiram seus domínios em 100 a 120 quilômetros além do território observado no século 

anterior, ocupando a Buffer Zone entre eles e os Omáguas, com quem mantinham conflitos 

territoriais. Este período também testemunhou um enfraquecimento do domínio dos Omáguas 

devido às incursões portuguesas em seu território. Os habitantes da Província de Machifaro 

passaram a ser conhecidos por diferentes etnônimos ao longo do tempo, como Curuzirari, 

Carapuna e Aisuari, de acordo com registros de cronistas do século XVII, mas o etnônimo 

Aisuari foi o que prevaleceu historicamente. 

Barroso (2016) descreve a prática tradicional dos Machifaro de conservação de 

alimentos por meio da secagem ao sol, destacando seu uso tanto para a alimentação quanto 

para o comércio Inter étnico. Porro (1995) complementa essa observação, detalhando as 

relações comerciais dos Machifaro, que incluíam o fornecimento de itens como lâminas de 

ouro, raladores de mandioca e redes de miriti para povos vizinhos. Além disso, Barroso 

(2016) relata o manejo de tartarugas pelos Machifaro, tanto para alimentação quanto para 

comércio, destacando a existência de mais de seis mil tartarugas mantidas em lagunetas. 

Os Machifaro-Aisuares, apesar de sua reputação guerreira, mantinham relações 

comerciais harmoniosas com outros povos, especialmente os do rio Uaupés, que forneciam 

ouro, urucu, redes de miriti e tacapes. Essas habilidades no comércio interétnico conferiam 

aos Machifaro riquezas de diversos materiais valorosos. Frei de Acunã e Frei Samuel Fritz 

atribuem à aldeia principal dos Machifaro, Quirimataté, o título de "aldeia do ouro", devido à 

abundância desse metal e ao uso de brincos de ouro por seus habitantes. Diogo Nunes (1615 

apud Porro, 1995) descreve os caminhos de troca utilizados pelos povos, que se estendiam até 

os Andes, evidenciando a extensão e a importância das rotas comerciais estabelecidas pelos 

Machifaro. 

 

[...]mercadores e viajantes que iam e vinham das províncias de terra adentro a 

comerciar com os das províncias de Machifaro e outras vizinhas, e o comércio era de 

cerâmica e peixe, que o havia muito na província de Machifaro, por lâminas e 



      

 

10 

2024 – Jul - Dez 

ANO 9 | N. 14| p. 01 – 23 |ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

enfeites de ouro e outras coisas de estimação da terra (Diogo Nunes 1615 apud 

Porro, 1995, p. 81)  
 

As trocas comerciais entre diferentes povos na região eram fundamentais para a 

sobrevivência, como destacado pelo frei de Acuña ao mencionar a cerâmica dos Machifaro, 

que era amplamente negociada com outras nações necessitadas desses produtos. Essas 

cerâmicas, que incluíam frigideiras, panelas, jarros e bacias decoradas, representavam um 

trato comum entre os povos, conforme relata Ugarte (2009). No entanto, mesmo com essa 

interdependência econômica, as disputas territoriais persistiam, como evidenciado pela longa 

rivalidade entre os Machifaro e os Omáguas. Carvajal descreve uma aliança entre os Omáguas 

e os Yorimágua para combater outros senhores da região, principalmente os Machifaro, 

destacando a constante ameaça de ataques às expedições europeias, que muitas vezes 

enfrentavam indígenas habilidosos em batalha e bem equipados com arcos, flechas e tambores 

de guerra (Porro, 1995). A expedição de Orellana testemunhou de perto essa dinâmica 

complexa de comércio e conflito nas várzeas amazônicas. 

 

Território do Yoriman ou Yorimáguas 

De acordo com os relatos históricos, a área adjacente ao domínio dos Machifaro-

Aisuares era ocupada pelo povo Yoriman ou Yorimágua, cujo território se estendia desde a 

Foz do rio Purus por aproximadamente 250 quilômetros ao longo da margem esquerda até a 

região de Codajás (Porro, 1995). Embora inicialmente tenham sido denominados Yorimágua 

por Francisco Orellana no século XVI, posteriormente passaram a ser conhecidos como 

Yoriman, conforme registros do século XVII. Muitas de suas aldeias estavam concentradas na 

área correspondente ao atual município de Codajás e eram densamente povoadas, com 

numerosas moradias. 

No período inicial do século XVI, os cronistas consideravam os Yoriman ou 

Yorimágua como possíveis parentes dos Aparia ou Omágua, devido a semelhanças culturais e 

técnicas (Porro, 1995). No entanto, no século XVII, observou-se que sua língua e cultura eram 

distintas, além de evidências geográficas indicarem que se tratava de um grupo distinto. 

Segundo Porro (1995), a língua dos Yoriman era incompreensível para os europeus, ao 

contrário da língua dos Omáguas. Além disso, mantinham relações comerciais favoráveis com 



      

 

11 

2024 – Jul - Dez 

ANO 9 | N. 14| p. 01 – 23 |ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

os povos vizinhos, tanto das áreas alagadas quanto da terra firme. Carvajal destaca que essa 

relação comercial era impulsionada pela habilidade dos Yoriman na produção de cerâmica, 

especialmente em sua principal aldeia conhecida como "Aldeia da Louça", onde suas 

manufaturas eram consideradas "as melhores do mundo" (apud Porro, 1995, p. 53). Outros 

aspectos que chamavam a atenção dos viajantes eram os brincos de ouro ostentados pelos 

habitantes, as cerimônias festivas e os grandes ídolos feitos de fibras trançadas que decoravam 

as aldeias (Porro, 1995). 

Segundo Porro (1995) e Ugarte (2009) por mais que as crônicas não evidenciem 

elementos que permitam relacionar essa província com povos historicamente conhecidos a 

posição geográfica descrita leva crer se tratar dos Yoriman do médio Solimões, e como 

também ficou conhecido em todo alto Amazonas brasileiro. Como comenta Antônio Porro a 

seguir a origem do nome Solimões. 

 

Diga-se aqui, de passagem que Solimões, significa para alguns autores antigos rio 

dos venenos, nada mais é que uma curiosa convergência linguística: solimão, latim 

sublimatum, era o nome popular do sublimato corrosivo (bicloreto de mercúrio) e, 

por extensão, qualquer poção venenosa, que os eruditos do século XVIII associaram 

às flechas envenenadas de algumas tribos do Rio Amazonas (Porro, 1995, p. 53). 

 

O frei de Acuña os chama em suas crônicas de “a mais conhecida e belicosa nação de 

todo o rio Amazonas” (apud Porro, 1995, p. 53). A citação do frei de Acuña, como 

apresentada por Porro (1995), destaca os Yoriman como uma nação notória e belicosa ao 

longo do rio Amazonas. Essa designação ressalta o caráter guerreiro e destemido desse grupo 

em relação aos seus vizinhos e territórios circundantes. O adjetivo "belicoso" sugere uma 

disposição constante para o combate e uma reputação de bravura militar. Portanto, a 

expressão utilizada pelo frei de Acuña evidencia não apenas a notoriedade, mas também a 

postura agressiva dos Yoriman na defesa e expansão de seus territórios na Amazônia, 

fornecendo informações valiosas sobre a dinâmica histórica, geográfica e cultural da região. 

Esse povo exercia sua territorialidade pelo conflito. 

Seus povoados como observaram os cronistas se estendiam por quilômetros. Havia 

grandes casas comunais onde moravam, afirma Acuña “quatro, cinco e muitas vezes mais” 

(apud Porro, 1995, p. 54). Essas grandes aldeias eram descritas como fartas em alimentos 



      

 

12 

2024 – Jul - Dez 

ANO 9 | N. 14| p. 01 – 23 |ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

devido ao intenso comércio de trocas com os povos vizinhos como os Omáguas com quem 

mantinham uma aliança para combater contra outros cacicados. 

De acordo com Lopes (2018), os Aisuari, juntamente com outros grupos, constituíam a 

cultura cerâmica policroma do médio Amazonas, que se espalhava pela Amazônia oriental, 

desde o alto rio Madeira até o rio Napo, indicando uma extensa rede de comércio interétnico. 

Esses povos mantinham contato com comunidades vizinhas e até mesmo com grupos mais 

distantes nos Andes. No século XVII, foram contatados pela expedição de Bartolomeu Bueno 

de Ataíde (1651), na busca pelo "Rio do Ouro", identificado por Porro (1995) como o rio 

Japurá ou seus afluentes. Em 1670, resistiram bravamente à primeira expedição de resgate, 

conforme relato de Betendorf, que observou que "retiraram-se para o mato e não deram 

escravos nenhum" (apud Porro, 1995, p. 54).  

Duas décadas depois, conforme registrado pelo Padre Samuel Fritz (1689), estavam 

localizados 300 km rio acima, convivendo com os Aisuari próximo aos Omáguas. Nesse 

período, foram catequizados por Fritz, que estabeleceu a missão Nossa Senhora das Neves dos 

Yorimáguas, na aldeia do chefe Mativa, próximo ao município de Fonte Boa. Embora 

brevemente existente, a missão foi refundada pelos monges carmelitas. Além disso, havia 

duas aldeias dos Yoriman conhecidas como Guapapaté, na foz do Japurá, e Macuya, na ilha 

de Macuapanim. Nos séculos seguintes, os Yoriman foram alvo de várias expedições de 

resgate, epidemias e guerras justas, que resultaram na diminuição de sua população até sua 

completa desagregação em meados do século XVIII. 

 

O território dos Paguana 

De acordo com Porro (1995), localizados à margem direita do rio Amazonas, próximo 

à região de Codajás e à foz do rio Purus, cerca de 100 quilômetros acima do rio Negro, 

existia, segundo Carvajal, "outra terra de outro senhor chamado Paguana" (apud Porro, 1995, 

p. 54). Carvajal descreve essa província como altamente populosa, observando grandes 

aldeias contíguas que se estendiam ao longo de 150 quilômetros, aparentando ser apenas duas 

devido à densidade de casas e pessoas, algumas das quais tão próximas que pareciam bairros. 

Em sua narrativa, ele menciona a primeira aldeia, chamada por ele de "Aldeia dos Bobos" 

devido ao comportamento pacífico de seus habitantes, localizada próxima à foz do rio Purus, 

com cerca de duas léguas de extensão, o que, segundo Porro (1995), corresponde a 



      

 

13 

2024 – Jul - Dez 

ANO 9 | N. 14| p. 01 – 23 |ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

aproximadamente 5 quilômetros pelas medidas de léguas da época. A segunda aldeia foi 

apelidada de "dos Viciosos" devido ao caráter belicoso e indiferente de seus habitantes. 

Carvajal descreveu esta aldeia como muito grande, com "muitos bairros, cada um com seu 

próprio porto e todos lotados de índios; estendia-se por mais de duas léguas e meia e tinha 

muitos pomares e mais de cinquenta casas" (apud Porro, 1995, p. 54-55). 

De acordo com as crônicas dos espanhóis, a região era bastante populosa e repleta de 

aldeias, como mencionado por Carvajal, que relatou ter passado por vinte aldeias em um 

único dia (citado por Porro, 1995, p. 55). Carvajal também descreveu a presença de lhamas e 

abundância de prata, proveniente do Peru. Ele expressou incredulidade quanto à presença de 

povos andinos entre os habitantes do rio Amazonas, atribuindo a presença desses animais e 

metais preciosos ao comércio regular entre as sociedades andinas e amazônicas. No século 

XVII, os habitantes da região eram chamados de Cuchiaguara, nomeando o rio Purus. Na 

mesma época, outras tribos, como os Caripuna e Zurina, que dominavam técnicas de entalhe 

em madeira, habitavam os lagos de Manacapuru, estendendo-se ao norte até o baixo rio 

Negro. Existiam também grupos de várias tribos, denominados Carabuyana por Frei de 

Acuña, que destacaram a riqueza de recursos na região, incluindo o intenso comércio e cultivo 

tanto na várzea quanto na terra firme, especialmente de cacau, usado na produção de uma 

bebida fermentada utilizada em rituais, conforme observado por Heriarte e Acuña. 

Para Heriarte (1874) na Obra de Porro (1992; 1995; 2007) relata que a sociedade dos 

Paguana era caracterizada pela presença de uma variedade de ídolos de madeira em suas 

casas, acompanhada por uma influência significativa de feiticeiros que desempenhavam 

papéis sacerdotais. Algumas dessas comunidades também praticavam rituais que incluíam a 

antropofagia. Os relatos das crônicas sugerem que essas comunidades estavam 

majoritariamente sob a influência dos Paguana. 

De acordo com as pesquisas arqueológicas na região amazônica, os Paguana 

constituíam um cacicado multiétnico. Essas descobertas foram feitas em sítios arqueológicos 

nos municípios de Iranduba, Manacapuru e áreas adjacentes a Manaus. Evidências indicam 

uma diversidade cultural significativa nessa região, com diversas etnias adotando modelos de 

organização social semelhantes por meio de associações, alianças ou conflitos, submetendo-se 

à autoridade de uma grande aldeia central próxima à foz dos rios Purus e Negro (Porro, 1995). 



      

 

14 

2024 – Jul - Dez 

ANO 9 | N. 14| p. 01 – 23 |ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

As escavações arqueológicas revelaram práticas de manejo animal pelos Paguana, 

incluindo a construção de tanques artificiais para a criação de peixes, quelônios e anfíbios, 

além de evidências de caça de jacarés, mamíferos e pequenos roedores. Cerâmicas de diversas 

fases como Guarita, Paredão, Manacapuru, Borba, Axinim e Curralinho, foram descobertas, 

formando o que é conhecido como a Cultura Cerâmica da Amazônia Central, de acordo com 

as pesquisas de Moraes e Neves (2012) e Moraes (2015). As antigas aldeias circulares, 

cercadas por valas defensivas, indicam conflitos territoriais entre os povos amazônicos, 

corroborando os relatos dos cronistas dos séculos XVI e XVII sobre a densa ocupação 

humana e os conflitos na região da várzea amazônica. 

 

Os Territórios do Tapajós  

Segundo Porro (1995) desde a região do baixo curso do rio Nhamundá até do Tapajós, 

seguindo pelo Trombetas e estreito de Óbidos, as duas margens do rio Amazonas foram 

descritas por frei de Carvajal como uma grande província unificada que recebeu o nome de 

São João do Tapajós, por ter sido avistada no dia 24 de junho. “ As duas faixas ribeirinhas 

estavam pontilhadas de aldeias, mas os maiores assentamentos estavam recuados umas duas 

léguas pelo interior e são definidos como grandes cidades” (Carvajal apud Porro, 1995, p. 58).  

No século XVI e XVII, as crônicas destacaram aspectos da paisagem cultural da 

região de Santarém, central para os Tapajós, que, como mencionado por Lima (2018), 

exerciam influência em áreas como Santarém, Juruti e Prainha, onde diversas etnias estavam 

integradas ao sistema de chefias regionais. Carvajal, embora não especifique quais grupos 

indígenas faziam parte do centro político tapajônico, fornece observações culturais, 

topográficas e de ocupação humana na região, conforme Porro (1995) e Lima (2018) 

apontam. As crônicas também descrevem a aldeia principal dos Tapajós, estendendo-se desde 

o morro da Fortaleza até a área do atual porto de Santarém, onde eram produzidos itens de 

grande importância cultural, doméstica e ritualística, conforme Betendorf (1910) e Heriarte 

(1874) mencionam. 

De acordo com Porro (1995), Mauricio de Heriarte, no século XVII, observou que 

tribos da bacia do rio Nhamundá até o Trombetas eram subordinadas à chefia Tapajônica, 

considerando os Tapajós como "nobres" devido ao seu domínio na região. Carvajal, no século 

XVI, nomeou toda a região habitada pelas tribos de Couynco, como registrado por frei, 



      

 

15 

2024 – Jul - Dez 

ANO 9 | N. 14| p. 01 – 23 |ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

enquanto a expedição de Aguirre em 1561, descrita por Porro (1995), acampou em uma aldeia 

chamada enxárcia, abaixo do estreito de Óbidos, que ofereceu manutenção aos barcos da 

expedição. As crônicas também mencionam relatos das famosas amazonas do rio Nhamundá, 

conforme ouvido pelo frei de Acunã, destacando-as como mulheres guerreiras que exerciam 

autoridade sobre outras tribos da região, como os Condúri, Apanto e Carcará. 

Acunã também menciona uma visita a uma aldeia Tapajós, possivelmente localizada 

na área de Santarém, onde ele relata a presença de mais de quinhentas famílias. Heriarte 

descreve a organização das aldeias em povoados menores de vinte ou trinta casas comunais, 

cada um liderado por um chefe subordinado a um chefe principal, um nobre guerreiro que 

governava sobre todos, como afirmado por Heriarte (1874, apud Porro, 1992, p. 189).  

Segundo Porro (1992), Heriarte estimou em suas crônicas que os Tapajós tinham uma 

força de 60 mil guerreiros prontos para a guerra, sugerindo uma população em torno de 250 

mil pessoas em seus domínios, além de descrever a presença de nobreza e rituais de culto aos 

ancestrais. Os povos Tapajós desenvolveram uma cultura cerâmica policroma elaborada e 

demonstraram habilidades em outras técnicas, como observado por Betendorf (apud Porro, 

1992, p. 189). Estudos arqueológicos recentes e antigos indicam modificações significativas 

no planalto santareno/belterrense durante o período pré-colonial tardio e colonial, incluindo o 

adensamento de aldeias e a realização de obras de engenharia utilitária, como construção de 

estradas e escavação de poços, conforme mencionado por Lima (2018, p. 128). 

Segundo Lima (2018) os Tapajós tinham sua estratificação social associada a 

produção de cerâmica que incluíam vasos, e louças antropomórficas e zoomórficas, assim 

como os objetos verdes chamados Muiraquitãs em diversos estágios de manufatura.  Em 

pesquisas arqueológicas mais recentes apontam a existência de pedreiras de arenito e óxido de 

ferro, estas ficavam a 5 quilômetros de antigas oficinas de produção lítica encontrada em um 

sítio arqueológico no Porto de Santarém. Essas produções cerâmicas eram utilizadas nas redes 

de trocas que se estendiam além dos domínios Tapajós. 

Essas redes de trocas para Lima (2018) ocorriam desde o alto Amazonas até a foz na 

ilha do Marajó, ligavam-se ao Nordeste brasileiro onde os povos Tupi controlavam essas 

redes de longas distâncias que seriam fonte de matéria-prima, bem como de produção e 

distribuição de itens como os muiraquitãs. Essa circulação é comprovada pelos achados de 



      

 

16 

2024 – Jul - Dez 

ANO 9 | N. 14| p. 01 – 23 |ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

itens produzidos pelos Tapajós em sítios de aldeias lacustres no estado do Maranhão, como 

em áreas do rio Xingu e Tocantins, na costa do Amapá e nas áreas próximas as Guianas.  

Para Lima (2018) havia um fluxo de troca entres os povos amazônicos que era 

multidirecional alcançando regiões distantes que seriam consideradas sem contato com povos 

amazônicos como comenta a seguir.  

 

Esses fatos dialogam com ideia de fluxo multidirecional de pessoas, ideias, 

matérias-primas e produtos, inclusive na forma de muiraquitãs e cerâmicas 

produzidas na área de Santarém e transportes para as regiões da costa setentrional e 

oriental amazônica, por meio das redes de interações sociais de curtas, médias e 

longas distâncias, como demonstra no trabalho Gift of de Amazon, que assinala a 

presença de muiraquitãs na costa oriental brasileira (Boomert, 1947 apud Lima, 

2018, p. 133). 

 

Essa quantidade relativamente grande de informações arqueológicas e históricas 

apontam um grau elevado de desenvolvimento dos cacicados Tapajônicos sendo este um polo 

de domínio político, com uma elevada estratificação social, organização espacial muito 

relevante visto que esse povo se desenvolveu por toda a região de Santarém. Deixando uma 

rica diversidade de itens líticos e cerâmicos. Assim como modificaram a paisagem amazônica 

que pode ser comprovada pela quantidade muito grande de terras pretas antropogênica na 

região. Evidenciando uma ocupação humana muito antiga e muito grande por uma centena de 

séculos até o início do período colonial brasileiro, a partir desse período a escravidão, as 

epidemias, as expedições de resgate e guerra justa iniciariam o rápido processo de destruição 

cultural, social e espacial dessa sociedade amazônica. 

 

 

O contato com as expedições exploratórias: desterritorialização e reterritorialização dos 

Cacicados e sua extinção 

As expedições exploratórias lideradas por Orellana (1542), Pedro Úrsua e Lopo de 

Aguirre (1560-1561) e Pedro Teixeira (1637-1639) foram cruciais para abrir caminho à 

exploração europeia na Amazônia. Inicialmente sob domínio espanhol, a região passou para 

as mãos portuguesas após os eventos da União Ibérica (1580). A exploração das "drogas do 

sertão" e a escravização dos povos nativos foram práticas comuns adotadas pelos portugueses 



      

 

17 

2024 – Jul - Dez 

ANO 9 | N. 14| p. 01 – 23 |ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

para consolidar seu império na Amazônia, conforme discutido por   Porro (1995), Figueiredo 

(2011). 

A chegada dos missionários cristãos, como os jesuítas, mercedários e carmelitas, 

trouxe consigo a imposição da fé cristã, muitas vezes acompanhada de violência e epidemias 

que dizimaram as populações nativas, como descrito por Figueiredo (2011). As guerras justas 

e as expedições de resgate também contribuíram para a diminuição da população indígena. 

Os cacicados amazônicos, como os Omáguas e os Tapajós, enfrentaram um rápido 

declínio social e territorial devido à pressão da colonização europeia e às doenças introduzidas 

pelos colonizadores. A desestruturação dessas sociedades levou ao abandono de seus 

territórios e à perda de suas tradições culturais, como observado por Silva (2012). 

Os Yorimáguas e os Tapajós, outrora poderosos e senhores de vastas terras, foram 

progressivamente enfraquecidos pelos ataques das tropas europeias e pelas epidemias, 

levando à sua extinção ou dispersão. A história desses povos é marcada pela resistência e pela 

luta pela sobrevivência em meio à pressão colonizadora, como documentado por Porro (1992) 

e Santos (2010). 

A inclusão do elemento europeu na geopolítica amazônica resultou na dissolução dos 

cacicados e no extermínio de diversas comunidades indígenas. Apesar disso, os estudos 

arqueológicos continuam a revelar a complexidade e a riqueza das sociedades que habitavam 

a Amazônia antes da chegada dos europeus, como discutido desde o século XIX por vários 

pesquisadores. Os textos apresentam exemplos claros dos conceitos de desterritorialização e 

reterritorialização no contexto dos cacicados amazônicos. 

 A desterritorialização é evidente no processo pelo qual esses povos são forçados a 

abandonar seus territórios tradicionais devido à pressão da colonização europeia, guerras 

justas, epidemias e ataques de tropas de resgate. "é tratada como uma das marcas 

fundamentais de nosso tempo" (Haesbaert, 2003, p. 113). Esse fenômeno é ilustrado pelo 

declínio espacial dos Omáguas, Tapajós e Yorimáguas, que foram obrigados a se afastar de 

suas terras ancestrais em busca de segurança e sobrevivência. 

[...] sempre tiveram no conceito de território e nos processos de desterritorialização e 

reterritorialização importantes ferramentas para o entendimento não apenas nas 

questões filosóficas, mas também das práticas sociais e na construção de um efetivo 

projeto político de libertação dos desejos, dos corpos, da arte, da criação e da 

produção da subjetividade (Haesbaert; Bruce, 2002, p. 11). 

 



      

 

18 

2024 – Jul - Dez 

ANO 9 | N. 14| p. 01 – 23 |ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

Por outro lado, a reterritorialização é observada quando esses povos, mesmo após 

perderem seus territórios originais, procuram estabelecer novos locais de residência e 

identidade. Um exemplo disso é a migração dos Omáguas para regiões próximas a São Paulo 

de Olivença no século XVIII, como uma tentativa de preservar sua cultura e sobreviver às 

pressões coloniais. No entanto, esse processo muitas vezes envolve a perda de raízes culturais 

e a adoção de novas línguas e práticas impostas pelos colonizadores, como o abandono da 

língua nativa em favor do português ou do nheengatu, conforme mencionado no texto. 

O conceito de desterritorialização de Rogério Haesbaert (2002, 2003, 2009) pode ser 

relacionado ao processo degradativo dos Cacicados Amazônicos nos séculos XVI e XVII. A 

invasão europeia na região trouxe consigo a desestruturação dos sistemas sociais e territoriais 

desses povos indígenas, resultando em uma perda significativa de controle sobre seus 

territórios tradicionais.  

A exploração desenfreada, a violência da conquista, a propagação de doenças e a 

imposição da escravidão contribuíram para a desterritorialização dessas comunidades, que 

foram forçadas a abandonar suas terras ancestrais em busca de segurança e sobrevivência. O 

processo de reterritorialização ocorreu à medida que esses povos procuravam novas áreas para 

se estabelecer, reconstruindo parcialmente suas identidades territoriais em meio às 

adversidades impostas pelo colonialismo europeu. Esses conceitos ajudam a compreender a 

dinâmica complexa das interações entre os povos indígenas e os colonizadores europeus na 

Amazônia, destacando tanto os impactos devastadores da colonização quanto às estratégias de 

resistência e adaptação adotadas pelos povos indígenas em meio às mudanças territoriais e 

culturais. 

 

Considerações Finais  

A geograficidade dos povos originários da Amazônia está sendo revelada por meio dos 

estudos arqueológicos, antropológicos e etno-históricos essas pesquisas descrevem uma 

Amazônia geograficamente intensa onde a disputa pelo território vem moldando a ocupação 

humana a milhares de anos na região. Os cacicados como sociedade organizadas exerciam 

poder territorial sobre as várzeas e demais terras que tinha acesso aos rios fonte de alimentos e 

fluxo de contato entre os diversos povos que habitavam a Amazônia. 



      

 

19 

2024 – Jul - Dez 

ANO 9 | N. 14| p. 01 – 23 |ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

A análise da territorialidade das chefias e cacicados na Amazônia durante os séculos 

XVI e XVII ressalta a profunda conexão entre os povos das águas e o ambiente ao seu redor. 

A expansão tupi e a subsequente colonização europeia desencadearam processos de 

desterritorialização, forçando comunidades indígenas a se adaptarem a novas dinâmicas 

territoriais e sociais. No entanto, é notável a capacidade desses povos em se 

reterritorializarem, reinventando suas relações com a terra e a água para preservar suas 

identidades e modos de vida. Esses fenômenos não apenas evidenciam a resiliência dos povos 

originários da Amazônia, mas também contribuem significativamente para uma compreensão 

mais ampla da geograficidade dessas sociedades, destacando a importância de suas práticas 

territoriais na construção e manutenção de suas culturas ao longo do tempo. 

  

Referências  bibliográficas 

ARCURI, Marcia. Tribos, Cacicados ou Estados? A dualidade e centralização da chefia na 

organização social da América pré-colombina. Revista do Museu de Arqueologia e 

Etnologia, São Paulo-SP, v. 17, p. 305-320, 3 dez. 2007. Disponível em: 

https://www.revistas.usp.br/revmae/article/view/89795. Revista do Museu de Arqueologia e 

Etnologia. Acesso em: 30 out. 2019. 

BARDIN, L. Análise de Conteúdo. São Paulo-SP: Edições 70, 2011. 

BARROSO, Delvani da Silva. A visão dos europeus sobre a província dos machifaros-

aisuares descritas nas crônicas de viagem século XVI-XVII. 2016. 41 f. TCC (Graduação) 

- Curso de História, Centro de Estudos Superiores de Tefé-CEST, Universidade do Estado do 

Amazonas-UEA. Tefé-AM, 2016. 

CARNEIRO, Robert L.; SCHAAN, Denise Pahl. A base ecológica dos cacicados amazônicos. 

Revista de Arqueologia, v. 20, n. 1, dez. 2007. ISSN 1982-1999. Disponível em: 

https://encurtador.com.br/rsKM6Revista de Arqueologia. Acesso em: 05 abr. 2019. 

CARVAJAL, Frei Gaspar de. Relatório do Novo descobrimento do Famoso Rio Grande 

Descoberto pelo Capitão Francisco de Orellana. In: GIUCCI, Guillermo. Introdução e notas: 

Relatório do Novo descobrimento do Famoso Rio Grande Descoberto pelo Capitão Francisco 

de Orellana. Brasília - DF: scritta/embaixada da Espanha, 1992. 

CASTRO, Eduardo Batalha Viveiros de. Araweté: os deuses canibais. Rio de Janeiro-RJ, 

Jorge Zahar/ANPOCS, 1986. 



      

 

20 

2024 – Jul - Dez 

ANO 9 | N. 14| p. 01 – 23 |ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

CLAVAL, Paul. A Geografia Cultural. Florianópolis-SC, Ed. da UFSC, 1999. 

CORRÊA, Roberto Lobato. Região e Organização espacial. 7. ed. São Paulo-SP: Ática, 

2000. 

DENEVAN, William. Cultivated Landscapes of Native Amazonia and the Andes. Oxford: 

Oxford University Press, 2001. 

FERNANDES, F. A Organização Social dos Tupinambá. São Paulo-SP, Hucitec, 1998. 

FIGUEIREDO, Aguinaldo Nascimento. História do Amazonas. Manaus-AM: Editora Valer, 

2011. 

FLICK, Ulrich. Desenho da Pesquisa Qualitativa. Porto Alegre-RS: Artmed, 2009. 

FONSECA, J. J. S. Metodologia da Pesquisa Científica. Fortaleza-CE: UEC, 2002. 

GIL, Anônio Carlos. Métodos e técnicas de ciências sociais. 2. ed. São Paulo-SP: Atlas, 

1989. 

GIL, Antônio Carlos. Métodos e técnicas de pesquisa social. São Paulo-SP: Atlas, 1999. 

GIL, Antônio Carlos. Como elaborar projetos de pesquisa. 5. ed. São Paulo-SP: Atlas, 

2010. 

GONDIM, Neide A Invenção da Amazônia. 2 ed. (Série: Memórias da Amazônia). Manaus-

AM: Editora Valer, 2007. 

HAESBAERT, R. Identidades territoriais. In: CORRÊA, R. L; ROSENDAHL, Z. (orgs.). 

Manifestações da Cultura no Espaço. Rio de Janeiro-RJ: Eduerj, 1999. 

HAESBAERT, R. Desterritorialização: entre as redes e os aglomerados de exclusão. In: 

CASTRO, I. E. da; COSTA, P.C. da; CORRÊA, R.L. (Org) Geografia: conceitos e temas. 3 

ed. Rio de Janeiro-RJ: Bertrande Brasil, 2001. 

HAESBAERT, R. Territórios Alternativos. São Paulo-SP: Contexto, 2002. 

HAESBAERT, Rogério; BRUCE, Glauco. A desterritorialização na obra de Deleuze e 

Guattari. Revista GEOgraphia, Niterói-RJ, ano IV, n.7, p.7-31, 2002. 

HAESBAERT, Rogério; BRUCE, Glauco. Desterritorialização: entre as redes e os 

aglomerados de exclusão. In: CASTRO, I. E.; GOMES, P. C.; CORRÊA, R. L. (Orgs.) 

Geografia: conceitos e temas. Rio de Janeiro-RJ: Bertrand Brasil, 2003. p.166-205.  

HAESBAERT, Rogério. O mito da desterritorialização: do "fim dos territórios" à 

multiterritorialidade. 4ed. Rio de Janeiro-RJ: Bertrand Brasil, 2009. 



      

 

21 

2024 – Jul - Dez 

ANO 9 | N. 14| p. 01 – 23 |ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

HOMMA, Alfredo Kingo Oyama. História da agricultura na Amazônia: da era pré-

colombiana ao terceiro milênio. Brasília - DF: Embrapa Informação Tecnológica, Memória 

Embrapa. Disponível em: http://www.alice.cnptia.embrapa.br/alice/handle/doc/109082. 

Acesso em: 06 fev. 2020. 

LATHRAP, D. The Upper Amazon, London-UK: Hames & Hudson, 1970. 

LIMA, Anderson Márcio Amaral. A Ecologia de Assentamentos, interações sociais e o 

contexto geográfico dos muiraquitãs no Baixo Amazonas. In: Cadernos Lepaarq, V.XV, n: 

30, 2018. 

LOPES, Rafael Cardoso Almeida. A tradição policroma da Amazônia no contexto do 

médio Amazonas (Am). 2018. 393 f. Dissertação (Mestrado) - Curso de Arqueologia, 

Departamento de Arqueologia. Laranjeiras – SE: Universidade Federal de Sergipe, 2018. 

MACHADO, J. S. Dos artefatos às aldeias: os vestígios arqueológicos no entendimento das 

formas de organização social da Amazônia. Revista de Antropologia, São Paulo-SP, v. 49, n. 

2, p. 1-44, dez. 2006. FapUNIFESP (SciELO). Disponível em: 

https://encurtador.com.br/lwGM2 Acesso em: 21 fev. 2020. 

MARCONI, M. A.; LAKATOS, E. M. Fundamentos da Metodologia Científica. São Paulo-

SP: Editora Atlas, 2003. 

MATOS, E. S. A Complexificação da Organização Social das Sociedades: um exemplo da 

Amazônia. 2014. 61 f. Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação em Arqueologia) - 

Departamento de Arqueologia. Laranjeiras – SE: Universidade Federal de Sergipe, 2014. 

MEGGERS, B. Amazonia on the Eve of European Contact: Etnohistorical, Ecological, and 

Anthropological Perspectives. Revista de Arqueología Americana, 8, 1995. 

MEGGERS, B. Amazonia: Man and Culture in a Counterfeit Paradise. 2 ed. Harlan 

Davidson, Inc, Arlington Heights, 1996. 

MILLER, E. T. Pesquisas Arqueológicas no Território Federal de Rondônia. Resultados 

preliminares. Programa Nacional de Pesquisas Arqueológicas na Bacia Amazônia. 

ALBANESE-PRONAPABA/SI-MARSUL. 19/08 a 14/11/1980. 1980. 

MIRANDA, Evaristo Eduardo de. Quando o Amazonas corria para o Pacífico: Uma 

história desconhecida da Amazônia. Petrópolis - RJ: Vozes, 2007. 



      

 

22 

2024 – Jul - Dez 

ANO 9 | N. 14| p. 01 – 23 |ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

MORAES, Cleide de Paula. O Ano 1000: territorialidade e conflitos no tempo das chefias 

regionais. 2013. 433 f. Tese (Doutorado) - Curso de Arqueologia, Museu de Arqueologia e 

Etnologia, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2013. 

MORAES, Cleide de Paula O determinismo agrícola na arqueologia amazônica. Estudos 

Avançados, Santarém - PA, v. 83, n. 29, 10 fev. 2015. Disponível em. 

http://www.revistas.usp.br/eav/article/view/105057. Acesso em: 15 jan. 2020. 

MORAES, Cleide de Paula ; NEVES, Eduardo. G. O Ano 1000: Adensamento populacional, 

interação e conflito na Amazônia Central. Amazônica - Revista de Antropologia, v. 4, n. 1, 

jun. 2012. Disponível em.https://periodicos.ufpa.br/index.php/amazonica/article/view/884. 

Acesso em: 19 mai. 2020. 

NEVES, Eduardo. G. Arqueologia da Amazônia. Rio de Janeiro-RJ: Ed. Zahar, 2006. 

NOELLI, F. As Hipóteses sobre os Centros de Origem e as Rotas de Expansão dos Tupi. 

Revista de Antropologia, n. 39, 1996, p. 7-53. Disponível em. 

https://www.revista.sabnet.com.br/revista/index.php/SAB/article/view/231. Acesso em: 05 

abr. 2023. 

NUNES FILHO, E. P. Modelo de desenvolvimento local na Amazônia Pré-Colonial: 

complexidade cultural e modernidade em sociedades pré-coloniais da Amazônia. Estação 

Científica (UNIFAP), v. 1, n. 2, p. 99-109, 2011. 

OLIVEIRA, Adélia  E. Ocupação Humana. In: SALATI, E. et al. Amazônia: 

desenvolvimento, integração e ecologia. São Paulo-SP: Brasiliense/CNPq, 1983. 

OLIVEIRA, J. A. A invenção geográfica da Amazônia. Revista GeoUECE - Programa de 

Pós-Graduação em Geografia da UECE Fortaleza-CE, v. 3, n. 5, jul. dez. 2014. Disponível 

em: http://seer.uece.br/geouece. Acesso em: 10 dez. 23. 

PINTO, Renan F. (Org.). O Diário do Padre Samuel Fritz. Manaus-AM: Editora Edua - 

UFAM, 2006. 

PORRO, Antônio. As crônicas do Rio Amazonas. Petrópolis - RJ: Vozes, 1992. 

PORRO, Antônio. O Povo das Águas: Ensaios de Etno-história Amazônica. São Paulo-SP: 

1995. 

PORRO, Antônio. Dicionário Etno-histórico da Amazônia Colonial. São Paulo-SP: 

Instituto de Estudos Brasileiros - IEB, 2007. 



      

 

23 

2024 – Jul - Dez 

ANO 9 | N. 14| p. 01 – 23 |ISSN 2527-0753 (online) - 1981-0326 (impresso) 

  

 

ROOSEVELT, A. C. Arqueologia amazônica. In: História dos Índios no Brasil. São Paulo-

SP: Companhia das Letras: Secretaria Municipal de Cultura: FAPESP, 2009. 

SACK, Robert D. Territorialidade Humana: sua teoria e história. Cambridge: Cambridge 

University Press, 1986. 

SANTOS, Francisco J. dos. História do Amazonas. Rio de Janeiro-RJ: Memvavmem, 2010. 

SCATAMACCHIA, M. C. M. Considerações sobre a distribuição das sociedades tribais de 

filiação linguística Tupi-guarani no Estado de São Paulo. In: PROUS, André; LIMA, Tania 

Andrade. (Org.). Os Ceramistas Tupiguarani. Belo Horizonte-MG: Sigma, 2008. 

SILVA, Márcia V. da. Reterritorialização e Identidade do Povo: Omágua/Cambeba na 

Aldeia Tururucari-Uka. 2012. 176 f. Dissertação (Mestrado) - Curso de Geografia, Geografia 

Humana, Universidade Federal do Amazonas-UFAM, Manaus-AM, 2012. 

SOUZA, Rosemeire O. Omágua: A invenção e trajetória de uma categoria étnica colonial no 

Alto Amazonas Séculos XVI-XVII. 2014 188 f. Tese (Doutorado de História) – Pontifícia 

Universidade de São Paulo, São Paulo-SP,2014.   

SPOSITO, Eliseu S. Geografia e Filosofia: contribuição para o ensino do pensamento 

geográfico. São Paulo-SP: UNESP, 2004. 

STEWARD, Julian Haynes. Handbook of South American Indians. Washington: 

Government Printing Office, 1948. 

TURTERA PEREIRA, D. L. Expansão dos tupi-guarani pelo território brasileiro: 

Correlação entre a Família Linguística e a Tradição Cerâmica. Revista Tópos, [S. l.], v. 3, n. 

1, 2013. Disponível em: https://encurtador.com.br/hmqvA. Acesso em: 12 jan. 2023. 

UGARTE, Auxiliomar S. Sertões de Bárbaros, Ó mundo natural e as sociedades indígenas 

da Amazônia na visão dos cronistas ibéricos (séculos XVI – XVII). Manaus-AM: Editora 

Valer, 2009. 

 

Apresentado em 26/07/2024 

Aprovado em 04/11/2024 

 


