% 04 2025
2966-0130

o

S T

UEA

UNIVERSIDADE
— DO ESTADO DO
T AMAZONAS

CEST

CENTRO DE ESTUDOS
SUPERIORES DE TEFE

LETRA
CEST-UEA =




Vol. 02, N° 04 (Jan-Jun/2025)

ISSN: 2966-0130

Lesbianidade e transexualidade feminina na antiguidade romana
Lesbianity and female transexuality in roman antiquity

Weberson Fernandes Grizoste'
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-3509-6885
Lattes: http://lattes.cnpq.br/9595958464572167

E-mail: wgrizoste@uea.edu.br

Resumo: Este estudo trata da lesbianidade e da transexualidade feminina na literatura da
antiguidade cléssica latina, resguardando sempre os anacronismos 6bvios dos termos. Em
grande parte, ¢ um recorte adaptado, e ampliado, para uma investigacao destes assuntos,
sobretudo do topico “A relacdo sexual entre mulheres” de uma pesquisa de pos-doutorado,
ainda inédita, e intitulada “A linguagem desbragada e obscena na poesia latina”. Por isso,
muito do que aqui se discute gira em torno das palavras de baixo-caldo e alguns paragrafos
estdo harmonicamente ligados a investigagdo supracitada acerca das obscenidades e da
linguagem desbragada em Roma. Entretanto, para esta ocasido buscamos compreender
como os principais poetas latinos compreenderam sistematicamente a lesbianidade e a
transexualidade feminina, quer nos mitos, quer na vida social romana. Aqui, nota-se que
apesar do homoerotismo ser um topos literario bastante frequente e preferido dos poetas
romanos, a relacao sexual entre mulheres e a mudanga de género sdo temas escassos — a
transexualidade ¢ um tema preferido dos mitos, a lesbianidade um tema social de menor
interesse.

Palavras-chave: lesbianidade; transexualidade; obscenidade; antiguidade.

Abstract: This study deals with lesbianity and female transsexuality in the literature
of classical Latin antiquity, always considering the obvious anachronisms of the terms.
Mostly, it is an adapted and expanded excerpt for an investigation of these subjects,
especially the topic “Sexual relations between women” from post-doctoral research, still
unpublished, and entitled “Unbridled and obscene language in Latin poetry”. Therefore,
much of what is discussed here revolves around profanity and some paragraphs are
harmoniously linked to the investigation into obscenities and foul language in Rome.
However, for this occasion we seek to understand how the main Latin poets systematically
understood lesbianity and female transsexuality, both in myths and in Roman social life.
Here, it is noted that despite homoeroticism being a very frequent and preferred literary
topic of Roman poets, sexual relations between women and gender change are rare themes
— transsexuality is a preferred theme of myths, lesbianity a social theme of lesser interest.

Keywords: lesbianity; transsexuality; obscenity; antiquity.

1 Possui graduacdo em Letras (Portugués e Inglés) pela Universidade do Estado de Mato Grosso (2006),
mestrado em Poética e Hermenéutica pela Universidade de Coimbra (2009) e doutorado em Poética e
Hermenéutica pela Universidade de Coimbra (2014), fez estigio pds doutoral na Universidade Estadual
Paulista (2020) desenvolvendo o projeto intitulado “A linguagem desbragada e obscena na poesia latina” E
professor adjunto de Latim e Estudos Classicos da Universidade do Estado do Amazonas. Tem experiéncia
na area de Letras, com énfase em Latim e Literatura Latina, atuando principalmente nos seguintes temas:
Virgilio; Gongalves Dias; Indianismo; Recep¢ao dos Classicos; Relagdes Interpoéticas; Poesia Epica;
Sexualidade; Obscenidade; Catulo; Marcial; Etimologia; Linguistica Comparada.

d-) https://doi.org/10/59666/fiosdeletras.v2iog.4450
https:/[creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LOSTH0? | 0€10-996€ :NSSI | Se1397T 2p SO1 eIsIasy



Venus huic erat utraque nota (Ov. Met.3.323)

Introducio

Em latim, os nominativos amor € Roma sdo anagramas. Por conseguinte, 0 amor
encontra-se no cerne e nas raizes do povo romano. Eneias, fundador da estirpe romana, era
filho de Vénus, deusa do amor e do prazer. Um irmao de Eneias e filho da mesma deusa
¢ o Cupido, o deus menino alado do amor sensual e fisico, a quem os gregos chamavam
Eros. A imagem do Cupido, de menino inocente desferindo setas de seu arco de maneira
inconsequente, fez Propércio questionar: quicumque ille fuit, puerum qui pinxit Amorem |
nonne putas miras hunc habuisse manus? (“quem quer que seja o pintor do Amor crianga,
| ndo tem as suas maos maravilhosas?”, 2.12.1-2). Neste episodio, entre outras questdes,
Propércio refletia a falta de bom senso dos amantes e a maneira sumaria como o amor se
inflama ao golpe certeiro de uma seta imprudente (Grizoste, 2020, 98). Alguns poetas,
tomando o mesmo passo, declararam que nao havia distin¢iao sobre o sexo da pessoa
capaz de inflamar amor a um homem viril — mulheres e homens efeminados sao de uma
mesma atra¢ao. Como ja observamos anteriormente (Grizoste, 2020, 93-94), Lucrécio, na
primeira metade do século [ a.C, explanou esta cegueira do amor relativamente ao género

sexual do objeto da paixao:

sic igitur Veneris qui telis accipit ictus,
siue puer membris muliebribus hunc iaculatur
seu mulier toto iactans e corpore amorem, (4.1052-1054)

0 mesmo sucede ao que recebeu uma ferida dos dardos de Vénus,
quer lhos tenha langado um mogo de membros feminis,
quer as mulheres cujo corpo, todo ele, langa amor.

Na segunda metade do mesmo século, Horécio reafirmou o pensamento romano
no Epodos 11 (cf. André¢, 2006, 198-199):

Petti, nihil me sicut antea iuuat

scribere uersiculos amore percussum graui,

amore, qui me praeter omnis expetit

mollibus in pueris aut in puellis urere. (1-4)
(..

nunc gloriantis quamlibet mulierculam

uincere mollitia amor Lycisci me tenet,

unde expedire non amicorum queant

libera consilia nec contumeliae graues,

sed alius ardor aut puellae candidae

aut teretis pueri longam renodantis comam. (23-28)

O Pétio, ja me ndo apraz, como antes,

Grizoste, Weberson Fernandes. Lesbianidade e transexualidade feminina na antiguidade romana

Revista Fios de Letras, [S.l.], v. 2, n. 04, p. €042507 | 01-17, jan-jun. 2025. ISSN 2966-0130

LOSTH0? | 0E10-996€ :NSSI | se1397T ap so1] eysiasy



Vol. 02, N° 04 (Jan-Jun/2025)

ISSN: 2966-0130

escrever versinhos, golpeado pela forga do amor,
pelo amor, sim, que mais que a todos me procura
inflamar por doces rapazes ou por meninas.

(...)

Agora, possui-me o amor por Licisto, que se orgulha de vencer
em meiguice qualquer mulherzinha;

dai ndo serdo capazes de me afastar os conselhos licenciosos
dos amigos, nem a forga de injurias,

mas apenas outra paixao ou por uma moga formosa

ou por um rapaz bem feito, de longos cabelos soltos.

Entretanto, ndo ¢ verdade que os romanos percebiam de forma completamente
indulgente a relagdo sexual entre pessoas de mesmo sexo (D’Onofrio, 1968, 142-143). E
fato que ndo a viam como um problema a parte (Veyne, 2008, 229). Em Roma, ao contrario
da Grécia, o sexo ndo tinha nenhum aspecto iniciatico ou educacional, principalmente
apos a Lex Scantinia (Johnson e Ryan, 2005, 9; Richlin, 1993, 530; Cantarella, 2017, 23).
Ao contrario, entre os Romanos a pederastia com os adolescentes livres ndo era tolerada
e estava proibida desde a referida lei de 149 a.C., que protegia o adolescente contra o
stuprum (Grizoste, 2020, 62). Além disso havia “um desprezo colossal pelo homem
adulto e livre que fosse um homofilo passivo, ou como se dizia em Roma, impudicus”
(Veyne, 2008, 234), entretanto, também se sabe que havia uma classe aceite de homens
passivos, bem como um consideravel numero — registrado nas fontes historicas — de
alegados bissexuais (Sullivan 1991, 186). Dessa forma, o homoerotismo, ignorando a
feicdo social da realidade romana, foi um tépos literario, um tema bastante frequente e
preferido de certos poetas como Tibulo, Catulo, Horacio e Marcial.

Por outro lado, a lesbianidade e¢ a transexualidade, resguardando sempre
0 anacronismo Obvio dos termos, sdo bastante escassos na literatura latina. Quanto a
escassez de fontes literarias da relagdo sexual entre mulheres, para Cuatrecasas (1997,
82), “a razao deve ser procurada, talvez, na pouca importancia que se dava a mulher na
Antigiiidade como elemento sexual ativo”, afirmagdo que coincide com Cantarella (2017,
107). Quanto a escassez de fontes literarias sobre a mudanga de género na antiguidade
partimos de igual pressuposto de Cuatrecasas e Cantarella para o caso das mulheres, e
ao inverso, para o caso dos homens sexualmente passivos, pelo fato de renunciarem ao
direito de serem ativos, tornando-se impudicus. Diferente da pederastia, o amor entre
mulheres ndo era um instrumento de formacao cidada, e portanto, ndo interessava a cidade

€ consequentemente a poesia.
1. A lesbianidade

Iniciamos este topico com uma adverténcia: tudo o que sabemos sobre a

lesbianidade na cidade de Roma chegou-nos escrito por maos de homens.

d-) https://doi.org/10/59666/fiosdeletras.v2iog.4450
https:/[creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LOSTH0? | 0€10-996€ :NSSI | Se1397T 2p SO1 eIsIasy



No contexto social romano da antiguidade, os homens que atraiam outros homens
eram os melhores, os Gnicos capazes de lidar com os assuntos publicos, precisamente por
amarem o que lhes sdo semelhantes, alcancam a plenitude do ser. J4, as mulheres que
atraiam outras mulheres, ao contrario, sdo as tribades. Como observa Cantarella (2017,
125), trata-se de uma palavra densa de significado inquietante: as tribades eram mulheres
selvagens, incontroldveis e perigosa. Portanto, a relagdo sexual entre duas mulheres,
ao contrario da relagdo entre dois homens, era contra a natureza. Encontraremos nas
Metamorfoses de Ovidio (9.666-797) uma mulher caida em amores por outra mulher
lamentando a qualidade antinatural do seu amor (Cantarella, 2017, 214). Para além de
ser contra a natureza, também era considerado um crime e podia enquadrar-se na lei
do adultério. Séneca (Controvérsias 1.2.23) da-nos pelo menos uma referéncia de uma
mulher acusada pelo marido e condenada por adultério numa relagdo com outra mulher.
Entretanto, ao menos alguns séculos mais tarde, houve quem defendesse a equidade das
relacdes sociais: Pseudo-Luciano (4Amores 28) considerava que, se a relagdo sexual entre
homens era permitida, o0 mesmo se devia aplicar as mulheres. Ao mesmo instante, a sua
opinido ¢ paradoxal. Luciano ¢ adepto do matrimonio e condena a homossexualidade
masculina; no entanto, diz que quem ¢ adepto da relagdo entre homens, para ser coerente,
tem de permitir o mesmo as mulheres (Cantarella, 2017, 216-217; Jope, 2011, passim).

Nao existe a mesma aceitagdo no comportamento homossexual entre mulheres.
Marcial ataca com grande animosidade qualquer forma de tribadismo, de pratica de
lesbianidade (Sullivan 1991, 186-187). As mulheres ricas, imperiosas e ameagadoras,
comumente aparecem em epigramas dessa natureza (Mart. 6.23, 10.55, 12.97) e
sdo ofuscadas pela representacdo dramatica da mulher falica, figura que ocorre
proeminentemente nos romancistas romanos (Quartilla, Circe, Palaestra, Fotis) e nos
satiristas (Juv. 6.246, 419). Esse ¢ um tipo de mulher que destroi o ego e a poténcia sexual
masculina, pois deseja subjugar e controlar o homem de forma agressiva. Apesar disso,
Marcial € um dos poucos poetas romanos a mencionar a lesbianidade (Richlin, 1992, 134;
cf. Richlin, 1993, 533).

No entanto, ha uma aparente confusao de lesbianidade com identidade de género
em Marcial. No epigrama 1.90 o poeta emprega um termo especifico aos homens para
uma mulher: fututor. Bassa, fututor eras (v. 6), literalmente, “Bassa, eras o fodedor”.
O poeta revelara aqui que nunca encontrava Bassa rodeada de homens, nem jamais
escutara rumores de um suposto amante, mas que, ao contrario, estava sempre rodeada de
mulheres. A queixa do poeta € que, embora passasse a imagem de uma Lucrécia? — isto é,

de uma mulher casta e virtuosa —, Bassa era na realidade um fututor:

2 Lucrécia, esposa de Tarquinio Colatino, foi violada pelo filho de Tarquinio Soberbo, rei etrusco que do-
minava Roma. Depois de relatar o ultraje ao marido e ao pai suicidou-se, para nao sobreviver o oprobrio
(vd. Oliveira, 1990, 28-29).

Grizoste, Weberson Fernandes. Lesbianidade e transexualidade feminina na antiguidade romana

Revista Fios de Letras, [S.l.], v. 2, n. 04, p. €042507 | 01-17, jan-jun. 2025. ISSN 2966-0130

LOSTH0? | 0E10-996€ :NSSI | se1397T ap so1] eysiasy



Vol. 02, N° 04 (Jan-Jun/2025)

ISSN: 2966-0130

at tu, pro facinus, Bassa, fututor eras.

Inter se geminos audes committere cunnos
mentiturque uirum prodigiosa Venus.

Commenta es dignum Thebano aenigmate monstrum,
hic ubi uir non est, ut sit adulterium. (v.6-10)

mas, 6 desgraca, eras tu, Bassa, o fodedor.

Ousas unir entre si duas bocetas,

e a Vénus prodigiosa ¢ fingido o varao.

Es inventada um monstro digno do enigma tebano,
aqui ndo ha homem, embora haja adultério.

No entanto, como observa Cantarella (2017, 215), Bassa ndo ¢ a Uinica mulher
dedicada a essa pratica monstruosa: hd outras, com comportamentos nao menos
repugnantes. E Filénis €, claramente, outro exemplo disso — desta falaremos no préximo
topico. Para Sullivan (1991, 187) este ¢ um dos epigramas “mais obscenos e artificais”
contra a lesbianidade, que Marcial considera uma forma monstruosa e enigmatica de
adultério feminino. A um nivel mais concreto, usa mesmo o termo fututor para aquelas
mulheres que tinham o clitoris suficientemente alongado e resistente para inser¢ao
peniana, como se verifica no epigrama 3.72.6 (aut aliquid cunni prominet ore tui, “ou
projeta alguma coisa da boca da tua boceta”), tal como se verd também na Priapeia 12.14
(barbato macer eminente naso, “macerado contra o nariz barbudo proeminente”). Adams
(1982, 97) recorda que o clitdris de tamanho excessivo era um topico de injlria contra as
tribades, que julgavam poder usar o clitoris como um homem usava a mentula.

Para Sullivan (1991, 188), a indignacdo crescente de Marcial contra a
lesbianidade decorre do medo e do 6dio as mulheres 1ésbicas, e € coerente com sua visao
hierarquica de sociedade. E isto ndo significa que Marcial fosse tolerante com toda a
gama de comportamento homossexual masculino. Sua aprovacdo, de fato, refere-se
predominantemente ao comportamento pederastico ativo, geralmente com formosos
jovens escravos ou ex-escravos. Para Cantarella (2017, 218), o homem romano imaginava
a relagdo sexual entre mulheres de uma forma ndo natural e quase como uma caricatura
da relag@o heterossexual. A relagdo entre mulheres poderia significar uma tentativa de
substituir o homem, e uma tentativa derivada da relagdo homossexual, de maneira nao
natural, pois o prazer era um dom que sé podia ser conferido pelo homem. Por isso
Marcial no epigrama 7.67 diz que Filénis tenta demonstrar seu poder sexual a todo custo:
no fim, dird que ela penetra garotos, ndo satisfeita com doze virgens num so dia.

A mulher romana tinha apenas um status e ndo a fun¢do de cidada; ndo podia
participar do poder legislativo ou das decisdes judiciarias, ndo podia ser magistrada; em
suma, estavam-lhe vedadas todas as tarefas consideradas masculinas. Mesmo quando eram

admitidas na vida social da cidade, havia certas restricdes. Nos banquetes, por exemplo,

d-) https://doi.org/10/59666/fiosdeletras.v2iog.4450
https:/[creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LOSTH0? | 0€10-996€ :NSSI | Se1397T 2p SO1 eIsIasy



eram admitidas até certo ponto, durante a segunda parte da festa (secundae mensae), e o
vinho s6 era servido quando elas ja tinham abandonado o recinto. As boas mulheres ndo
deviam beber pois o vinho rouba o auto controle, e as mulheres ndo podiam jamais perder
o controle de si. Nao a toa Ovidio (4rs 1.237-246) aconselhara o vinho desde que bebido
em justa medida. Apesar das proibigdes, isto ndo significava que as mulheres ndo bebessem
separadamente. Cantarella (2017, 212) recorda que, no Satiricon de Petronio, durante o
banquete na casa de Trimalquido, sua esposa Fortunata e Cintila, esposa de Habinas, estdo
rindo e levemente embriagadas, beijando-se enquanto falam de seus afazeres domésticos
e seus maridos, que estdo se divertindo do lado de fora e negligenciando o que estava
acontecendo ai. A relagdo homossexual ndo ¢ explicita, mas pode desprender-se das
palavras de Petronio. Nao se deve deixar de lembrar que Fortunata é uma ex-prostituta e
que tais mulheres sdo suspeitas de homossexualidade (Petr. Sazyr. 67). No ponto de vista
de Cantarella (2017, 219), eram mulheres que rejeitavam o regulamento fundamental da
relacdo entre os sexos, o regulamento da natureza que deu ao homem o poder do dominio
sexual, ndo s6 sobre a mulher, mas também sobre outro homem: homens inferiores, como

os escravos; homens odiados, como os inimigos; homens desprezados, como 0s passivos.

2. A transexualidade

As fontes literarias que lidam com a transexualidade sdo ainda mais escassas
que o tema que tratdvamos acima. Pesa ainda o fato que estas fontes se dividem em
dois grupos: aqueles em que um homem passa a viver como mulher e aqueles em que
uma mulher passa a viver como um homem. Este segundo grupo ¢ quase inexistente na
literatura, pelo que este topico intitular-se-ia facilmente “viver como mulher”.

Na raiz da “transexualidade” encontramos o prefixo latino frans, que exprime a
ideia de “além de, para além de, em troca de, através e para tras”. Logo, o transexual ¢
0 sujeito que transita por entre os sexos, ndo se identificando com o género identificado
durante o seu nascimento a partir de seu sexo bioldgico. “A identidade de género pode ser
completamente ou parcialmente oposta ao sexo bioldgico de nascimento” (Lopes, 2017,
47). Neste aspecto, destacam-se os mitos de Tirésias, Cenis ou Ceneu, Ifis, Hermafrodito e
Afrodito. E, antes de entrarmos completamente no topico, € for¢oso repetir o anacronismo
do termo e destacar que nao podemos confundir a transexualidade com a emasculagao —
bastante frequente no caso dos eunucos.

Um dos mitos mais emblematicos de transexualidade feminina ¢ o mito de
Ceneu. Nascida Cénis, filha de Léapita Elato, foi transformada por Netuno num homem
invulneravel, como compensagao por ter sido violada pelo deus (Ov. Met. 12.189-209).
De fato, a primeira referéncia a Cénis/Ceneu no Metamorfoses de Ovidio estd no livro

8: et iam non femina Caeneus, “e Ceneu que ja ndo era mulher” (v.305). Ou seja, a

Grizoste, Weberson Fernandes. Lesbianidade e transexualidade feminina na antiguidade romana

Revista Fios de Letras, [S.l.], v. 2, n. 04, p. €042507 | 01-17, jan-jun. 2025. ISSN 2966-0130

LOSTH0? | 0E10-996€ :NSSI | se1397T ap so1] eysiasy



Vol. 02, N° 04 (Jan-Jun/2025)

ISSN: 2966-0130

primeira caracteristica, como uma sombra de seu passado, mas que anda a sua frente
e que o identifica ¢ o de ter sido transicionado, até porque quase nada mais ¢ dito aqui.
Aqui, Ceneu ¢ apenas um entre os homens sedentos de gloria, reunidos por Meleagro,
para cagar um javali maior que um touro que deambulava, por ordem de Ceres, causando
grandes prejuizos pelos campos de Eneu.

Mais adiante, no livro 12. 168-188, Nestor revela ter visto Ceneu sofrer mil golpes
e sair de corpo ileso; e logo a seguir, revela que o fato mais admiravel nele, para ele, ¢ que

este homem nascera mulher: quoque id mirum magis esset in illo,

femina natus erat.’,
“e 0 caso mais espantoso nele ¢ que | ele nascera mulher” (vv. 174-175). O passado de
Ceneu ¢ uma sombra que nao o abandona, jamais. Aquiles interroga a Nestor: quis fuerit
Caeneus, cur in contraria uersus, “quem foi esse tal Ceneu, porque mudou de sexo”
(v.189), e entre outras coisas, em que expedi¢do Nestor o teria conhecido, a quem Ceneu
teria derrotado, e se por acaso, alguém o tinha derrotado.

Nestor revela que Cénis era a jovem mais formosa da Tessalia. Em vao, pretendentes
ansiavam e suspiravam por ela, pelo que jamais contraiu matrimonio. Um dia, caminhava
numa praia recondita, quando foi violada por Netuno. O deus do mar, depois de desflorar
a virgem, ofereceu-lhe uma proposta: podia conceder-lhe, sem direito de recusa, o pedido
que lhe fizesse. Cénis pediu para deixar de ser mulher e que jamais sofresse o que tinha
sofrido. Netuno transformou-a em homem e concedera-lhe algo mais: que jamais pudesse
ser ferida por golpe algum, ou que jamais perecesse pelo ferro. Desde entdo, Ceneu passou
a vida em Atrax, em ocupagdes masculinas (studiisque uirilibus aeuum v.208).

Na batalha entre os Lapitas e os Centauros, apds Ceneu executar cinco deles
(Estifelo, Bromo, Antimaco, Elimo e Piracmo), o centauro Latreu lancou-se sobre ele
em duelo, e as palavras desferidas antes da luta sdo bastante sintomaticas para um leitor

moderno:

“et te, Caeni, feram? nam tu mihi femina semper,

tu mihi Caenis eris. nec te natalis origo

commonuit, mentemque subit, quo praemia facto

quaque uiri falsam speciem mercede pararis? (vv. 470-473).

“também tenho de te tolerar, Cénis? Pois tu para mim seras sempre mulher,
tu seras para mim Cénis. Néo te lembras tua origem

de nascimento, ndo te vem a mente porque fato foste recompensada

a que preco obtiveste essa falsa forma de homem?

Além de ndo reconhecer a transi¢ao de Ceneu, Latreu insiste para que ele tome mao
das coisas proprias de mulher, a roca e os cestos com 1a para coser-lhes os fios, deixando
a guerra para os homens. A batalha acaba melhor para Ceneu que feriu mortalmente a

Latreu. No entanto, vencido o duelo, os outros centauros atacaram-no violentamente,

d-) https://doi.org/10/59666/fiosdeletras.v2iog.4450
https:/[creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LOSTH0? | 0€10-996€ :NSSI | Se1397T 2p SO1 eIsIasy



enquanto o centauro Monico insiste em continuar escavando o passado feminino de
Ceneu, exclamando atonito pela tremenda desonra de serem derrotados por um “ndo

homem”: “populus superamur ab uno | uixque uiro; quamquam ille uir est, nos segnibus

e

actis, | quod fuit ille, sumus”. “um s6, ¢ nem bem um homem, vence um povo inteiro;
mas ele €, de fato, homem, pela acdo débil somos, afinal, o que ele ja foi” (vv. 499-501).
O verso 506 traz para Ceneu mais um adjetivo depreciativo, semimari, isto ¢, “semi-
macho”. Em toda Metamorfoses, Ceneu nao tem sua condi¢do de homem reconhecida;
apesar da valentia, o género atribuido pelo sexo de nascimento ¢ uma sombra que estd, a
todo momento, a sua frente.

Outro exemplo nos mitos ¢ o caso de Ifis, filha de Ligdo e Teletusa (Ov. Met. 688-
197)°. Estando Teletusa gestante e perto de dar a luz, Ligdo fez votos por duas coisas:
o minimo de dores no parto e que nascesse um rapaz, € ordenou que se nascesse uma
menina, fosse morta. Como observa Lopes (2017, 58), “Em muitas sociedades antigas (e
algumas contemporaneas) o infan ticidio era aceitavel, tanto de bebés que apre sentassem
anormalidades, quanto do sexo feminino, mesmo sem anomalias”.

Teletusa era devota de Isis, e a deusa apareceu-lhe em sonhos para ordenar que
ela ndo cumprisse as ordens do esposo. Sem que Ligdo soubesse, Teletusa deu a luz a
uma menina. A mae mentiu dizendo-o um rapaz e s6 a ama sabia do logro. Entdo, Ligdo
atribuiu-lhe o nome do avo, ifis. Teletusa alegrou-se, pois 0 nome era igual nos dois
géneros e assim ndo enganaria a ninguém. Ao contrario de Cénis, que até a idade adulta
se mostrava como mulher, Ifis nascera, fora criada e se mostrava como menino até a
idade adulta. Como bem declara Lopes (2017, 59), “utilizando o termo contemporaneo, sua
identidade de género sempre foi masculina”. Ifis trajava-se como rapaz e seu rosto podia ser
tanto de moga quanto de rapaz. Aos treze anos, Ifis foi prometido pelo pai a loira Iante,
filha de Telestes do Dicte, a donzela mais admirada pela beleza entre os Féstios, também
da mesma idade. A paixdo tocou o peito de ambas, mas as expectativas eram distintas:
lante ansiava pelas bodas e acredita que serd seu homem quem ela julga ser homem; Ifis
amava sem esperanga de a poder possuir.

Mas, Ovidio ndo era adepto da relagdo entre as pessoas do mesmo sexo’, e neste
episodio do Metamorfoses, mais uma vez, deixa claro que a relagcdo sexual entre duas

fémeas era contra a natureza.

3 A historia de ffis foi novamente relatada dois séculos depois por Antonino Liberal, gramatico grego do
século II, em seu livro Metamorfoses. A historia também ¢ ambientada em Creta, mas mudam-se todos os
nomes das personagens. Ifis ¢ Leucipo, sua mae Galatea e seu pai Lampro. Antonino nao cita o amor € o
casamento com lante e o episddio da mudanga de sexo acontece no santudrio da deusa Leto. Através de
Antonino sabemos que a histdria aparecia no segundo livro das Metamorfoses, de Nicandro de Coélofon,
poeta e prosador grego do século II a.C (cf. Lopes, 2017, 58-59).

4 No segundo livro da Arte de Amar, Ovidio deixa evidente a sua preferéncia: odi concubitus, qui non
utrumque resoluunt, | hoc est, cur pueri tangar amore minus. (“odeio atos de amor onde ndo se soltam
ambos os parceiros; | € por isso que o amor por um rapazinho me toca menos”, vv. 683-684).

Grizoste, Weberson Fernandes. Leshianidade e transexualidade feminina na antiguidade romana

Revista Fios de Letras, [S.l.], v. 2, n. 04, p. €042507 | 01-17, jan-jun. 2025. ISSN 2966-0130

LOSTH0? | 0E10-996€ :NSSI | se1397T ap so1] eysiasy



Vol. 02, N° 04 (Jan-Jun/2025)

ISSN: 2966-0130

nec uaccam uaccae, nec equas amor urit equarum:

urit oues aries, sequitur sua femina ceruum.

sic et aues coeunt, interque animalia cuncta

femina femineo conrepta cupidine nulla est (9.731-734)

O amor ndo queima nem a vaca de vaca, nem as éguas de éguas:
O carneiro deseja ovelhas, o veado ¢ seguido por sua fémea.
Assim também acasalam as aves, € entre todos os animais
Fémea alguma ¢ arrebatada pelo cio de outra fémea.

Ao contrario de Lucrécio e Horacio, para Ovidio, femina nempe marem, “a fémea
[ama] seguramente o macho” (v.737), o resto ndo passa de um intercurso sexual sem
prazer absoluto. Teletusa procura adiar as bodas varias vezes, ora fingindo uma doenga,
ora alegando pressagios ¢ sonhos; mas, esgotados todos os recursos, chegou o fatidico
dia do Himeneu. Entdo, como ultimo recurso Teletusa dirigiu uma prece desesperada
a deusa. Isis, com palavras milagrosas, finalmente transforma o ifis em rapaz: femina
nuper eras, puer es!, “eras mulher, és agora rapaz” (v. 791). Mas, ap6s a transformacao,
as mesmas sombras do passado tdo presentes em Ceneu, passam a seguir Ifis, num breve
epigrama colocado no altar da deusa: dona: puer: soluit: quae: femina: uouerat: iphis.
“com oferenda, {fis, rapaz, paga voto feito quanto mulher” (v. 794).

No entanto, para Lopes (2017, 59) o amor de ifis por Iante jamais pode ser
declarado como homoerdtico, e além disso, a histdria mostra-nos que o desejo consciente
ou inconsciente dos pais pode moldar a identidade de género de um bebé em oposi¢do
ao seu sexo bioldgico. Mais ainda, para Lopes esta narrativa parece-se até com “um
dos textos mais radicais dos teéricos que defendem a construgdo social do género, ¢ até
mesmo dos que defendem que a identidade de género possa ser adquirida”.

Em geral, o romano nao distinguia a lesbianidade da transexualidade feminina.
Talvez, o caso mais proximo, resguardando todas as propor¢des necessarias, de

transexualidade encontre-se em Marcial no epigrama 7.67°, ¢ ela se chama Filénis.

Pedicat pueros tribas Philaenis

et tentigine saeuior mariti

undenas dolat in die puellas.

Harpasto quoque subligata ludit

et flauescit haphe, grauesque draucis 5
halteras facili rotat lacerto,

et putri lutulenta de palaestra

uncti uerbere uapulat magistri:

nec cenat prius aut recumbit ante

quam septem uomuit meros deunces; 10
ad quos fas sibi tunc putat redire,

cum coloephia sedecim comedit.

Post haec omnia cum libidinatur,

5 Juvenal adaptou parte desse epigrama para a Satira 6 (vv. 246-264, 425-433), mantendo apenas os ele-
mentos ndo sexuais. Noutro ponto (S. 2.47-49), uma oradora nega mesmo a existéncia da lesbianidade
(Richlin, 1992, 134).

d-) https://doi.org/10/59666/fiosdeletras.v2iog.4450
https:/[creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

LOSTH0? | 0€10-996€ :NSSI | Se1397T 2p SO1 eIsIasy



non fellat — putat hoc parum uirile — 11
sed plane medias uorat puellas. 15

Di mentem tibi dent tuam, Philaeni,

cunnum lingere quae putas uirile.

A sapatona Filénis enraba rapazes

¢ em coceira feroz mais selvagem que o marido

descasca onze meninas em um dia.

De roupas intimas também brinca com a bola

e fica amarela com o po, e os pesados halteres 5
para os sodomitas facilmente gira nos bragos,

e coberta de lama do fétido ginasio

se entrega as pancadas do massagista untado:

ndo janta primeiro e nem se reclina antes

de ter vomitado sete ciatos puros, 10
direito divino que ela julga ser capaz de repetir

depois de ter comido dezessete colifias.

Depois de tudo isto, para satisfazer a luxdria,

ndo chupa — julga isto pouco viril —

mas, de modo facil, devora as meninas ao meio. 15

Um deus te dé€ inteligéncia, Filénis, tu

que pensas ser viril chupar uma boceta.

A mulher que exerce um papel ativo sobre outra mulher constitui uma inversao
do mundo, e para Séneca (Ep. 95.21%) ¢ um horror igual ao das mulheres que cavalgam
os homens’. Em geral, a homofilia romana reduziu-se a um caso tipico, “a relacdo ativa
de um adulto com um adolescente que ndo tem prazer com isso” (Veyne, 2008, 238).
Acreditava-se que esta seria a situagdo geral, porque tal relagdo sexual desconhecia as
agitacdes da alma e a “subserviéncia da paixao” (Veyne, ibidem). Por sua vez, o pederasta
sentia prazer, e, de acordo com Veyne (2008, 231), “um pederasta ndo era um monstro,
era simplesmente um libertino, movido pelo instinto universal do prazer. Nao havia o
horror sagrado ao pederasta”.

Para Sullivan (1991, 206), Filénis ¢ acusada por Marcial de avaliar erroneamente

as praticas sexuais masculinas, e o poeta escolhe ignorar suas preferéncias Iésbicas ativas.

LOSTV0? | 0€10-996C :NSSI | SB119T 9p SOI] BISIAY

Mas, isto ndo € uma conclusao que se restrinja a Marcial; nas Epodos 5.41-46, Horacio diz

6 Libidine uero ne maribus quidem cedunt: pati natae (di illas deaeque male perdant!) adeo peruersum
commentae genus inpudicitiae uiros ineunt. (“De fato, ndo cedem aos maridos por verdadeira lascivia:
nascidas para se submeter — 6 mal, que os deuses e deusas o dissipem — submetem o marido, e por isso €
perverso o género de impudicicia inventada”).

7 vd. Veyne, 2008, 238; Andr¢, 2006, 174-180; Holzberg, 2000, 36. Uma vertente historiografica interpre-
tou esta postura sexual como passiva e submissiva (Veyne, 2009, 185; vd. Sanfelice, 2017, 312). Outras
vertentes interpretaram como um controle da mulher durante o intercurso (Cavicchioli, 2014, 160-162;
vd. Gibelato, 2012, 72-73; Gardesani, 2019, 93). De fato, estas tltimas interpretagdes levam em conta, ao
nosso ver, uma interpretacao progressista de Ovidio (4rs. 2.728-729) e fazem uma critica ao fato de Vey-
ne (2009) ter levado em consideracdo apenas os relatos de Séneca. A nossa leitura aproxima-se de André
(2006, 70-74), mesmo no caso de Ovidio, ha que considerar que os conselhos sdo dados, quase sempre,
ao homem, e o ato de gerir o ato sexual ¢ uma concessao dor ele, pois Ovidio (4rs.2.683-694) entende,
assim como Lucrécio, que o prazer partilhado é mais agradavel que o prazer cedido por dever. Qualquer
que seja a interpretagdo, se era ou nao, Ovidio um precursor da igualdade entre sexos, “¢ irrecusavel que
Ovidio sustenta, nestes passos, uma posi¢ao pouco usual e que ndo tem praticamente correspondéncia em
outros autores” (p. 74). Vd. Pp. 16-20 (das preliminares)

Grizoste, Weberson Fernandes. Lesbianidade e transexualidade feminina na antiguidade romana

Revista Fios de Letras, [S.1.], v. 2, n. 04, p. €042507 | 01-17, jan-jun. 2025. ISSN 2966-0130



Vol. 02, N° 04 (Jan-Jun/2025)

ISSN: 2966-0130

que Folia de Ariminio estava cheia de masculae libidinis, “lascivia masculina”. Voltando
a Marcial, o termo tentigo (v. 2) € um termo tipicamente usado para ere¢ao (masculina) e
significa imoderada tumescéncia sexual (Adams, 1982, 103). Alias, vé-se pelo exemplo
de Filénis que as mulheres também possuiam os homens, sendo elas as ativas na relagao
—um de filia que ndo nos parece definido dentro da cultura cléssica. Como se v¢€, Filénis
também ¢ casada, mas desse seu papel conjugal pouco se sabe, além de que seu apetite
sexual por rapazes e mogas era maior que o de seu marido.

Os romanos encaravam com desconfianga os treinos fisicos e a nudez dos atletas®.
Acreditavam que os gindsios alimentavam a homossexualidade. Aparentemente, na
tentativa de reproduzir um comportamento de travesti, copiando modelos que Filénis
considera masculinos, ela nos ¢ apresentada, no ginasio, trajando apenas um subligo — peca
que cobria apenas as partes intimas — e erguendo halteres muito pesados, exercitando-se
em ambiente pulverulento e encarando a violéncia dos massagistas. O proprio ginasio
era um ambiente perigoso para mulheres de bem, como se v€ no epigrama 3.68.3-4:
Gymnasium, thermas, stadium est hac parte: recede. | Exuimur: nudos parce uidere uiros.
(“O ginésio, as termas, o estadio, estdo nesta parte: retira-te. | Vamos nos despir: poupa-te
de ver homens nus.”). Da lista dos seus habitos masculinos estravagantes, Filénis pde-se
a beber e comer’ em demasia, vomita e volta a beber, vinho puro e forte. A rigor, meros
deunces (v. 10) refere-se a onze ciatos de vinho sem ser cortado (um cyathus tinhal/24
de litro)'°.

Depois de praticados tantos atos, Filene prefere medias uorat puellas (v. 15)
pois considera a fellatio pouco viril. Esta Filénis reaparece no epigrama 6.70, onde ¢
chamada de ipsarum tribadum tribas (“chupadora das chupadoras”, v. 1), no auge do seu
comportamento ativo: recte, quam futuis, uocas amicam (“¢ correto que chames amiga a
quem fodes”, v. 2). Exceto na sua forma passiva, o verbo fufuo nao era por regra usado
para a fun¢do feminina. Marcial utiliza, entretanto, futuis para Filénis, pois as tribas
tinham comportamento semelhante aos homens (Adams, 1982, 121-122). Essa tentativa
de “ser homem” ¢ vista como uma monstruosa e patética tentativa da mulher. Na Satira 6
de Juveral, diz-se que uma mulher dedicada as atividades atléticas vomitou o seu jantar.

A imagem da homossexualidade em Juvenal ndo esta clara, e apenas se acrescenta que,

8 Vide Marcial 7.32. Atico rejeita os exercicios fisicos recebidos dos Gregos e, no verso 5 cita com despre-
zo a orelha deformada do treinador pela viol€ncia dos treinos, ou as fortunas indecorosas do massagista. O
epigrama 4.55 cita (v. 7) a Lacedemonia (Esparta) pelo adjetivo libidinosae (v. 6), pelo fato de ser conhe-
cida pelos gindsios e palestras. Para Cicero, a pratica sexual entre dois homens tinha origem nos ginasios
gregos, onde este tipo de amor era livre e permitido (Cic. Tusc. 4.33). Claramente, a Grécia conquistou
Roma culturalmente e parte da aceitacao e assuncdo do amor entre dois homens — especificamente entre
homens ¢ rapazes — vem da cultura grega (Cantarella, 2017, 129).

9 Coloephia (v. 12) ¢ um prato ndo identificado, citado também em PI. Per. 92 e Juv. 2.53.

10 Cf. Mart. 3.82.29: Septunce multo deinde perditus stertit (“ronca depois, rendido aos numerosos copos
de sete ciatos™).

d-) https://doi.org/10/59666/fiosdeletras.v2iog.4450
https:/[creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12

LOSTH0? | 0€10-996€ :NSSI | Se1397T 2p SO1 eIsIasy



durante a festa da Bona Dea’, as mulheres ja bébadas disseram todo tipo de deboche
(vv.87-90)"2.

Consideracoes finais

Muitos sdo os desafios para uma leitura da lesbianidade e da transexualidade
na antiguidade: pesa o fato de a literatura ter sido feita por homens; pesa os riscos de
anacronismos; € pesa muito mais a ignorancia do passado. No entanto, Roma oferece-
nos multiplos fragmentos, que podem explicar a longa historia do amor. Nao ¢é possivel
para nés desvendar como o amor, em suas multiplas formas, foi vivido em Roma; mas
nos ¢ permitido saber o modo como ele foi cantado. Via de regra, a mulher era o lado
fragil, fraco, desfavorecido, e frequentemente, secundarizado (André, 2006, 347-348).
Em geral, os romanos nao distinguiam a lesbianidade da transexualidade feminina, como
sem se apercebe nos quadros de Bassa e Filénis. Para Lopes (2017, 59-60) “no mito de
Ceneu prevalecem todos os esteredtipos de uma cultura patriarcal guerreira: sadismo,
violentagdo sexual, a violéncia fisica”. J4, o mito de ifis se mostra o oposto. E neste
sentido deixamos aqui algumas pistas a serem mais exploradas.

A investigacdo sobre a lesbianidade e a transexualidade, assim como todo
estudo em torno do género na antiguidade ainda carece de muitos estudos. No entanto,
alguns grupos tém surgido com o claro interesse de fazer crescer a reflexdo do tema
na antiguidade'. No ano passado, um grupo pioneiro de mulheres langou, a partir de
uma editora de Portknockie, na Escocia, uma antologia em lingua inglesa composta de
34 volumes da revista Lesbiantiquity, reunindo pela primeira vez, quase todos os textos
e documentos que abordam as relagdes sexuais e amorosas entre mulheres no mundo
greco-romanos, tracando excelentes pistas para a investigagao.

Os Estados Unidos tém sido pioneiros na criacao destes grupos. Em 1972 fundou-
se The Women’s Classical Caucus (WCC) com a missdo de promover perspectivas de
género em estudos e ensino de todos os aspectos das culturas antigas mediterranicas,

particularmente nos estudos da mulher, género e interseccionalidade na antiguidade

11 Bona Dea (“Boa Deusa”), nome dado a Cibele — ou Ops, filha do Céu e da Terra (e mais tarde tornou-se
ela a propria terra), e mulher de Saturno — também cognominada de “mae dos deuses” por ser a mae de
Jupiter, Juno, Netuno e Plutdo ¢ da maioria dos deuses de primeira ordem. O culto de Cibele foi introduzido
em Roma na época de segunda guerra punica. As mulheres romanas celebravam a festa da Boa Deusa todos
0s anos, a 1° de Maio. Desta celebragao estavam excluidos todos os homens, inclusive animais machos.

12 Cantarella, 2017, 195-198; vd. Cuatrecasas, 1997, 87; Puccini-Delbey, 2007, 138. Richlin (1993, 543-
544) afirma que a “homofobia” na sexta satira de Juvenal é inegédvel, entre outros fatos, o narrador da satira
afirma que a hipocrisia ¢ irmao dos estdicos passivos.

13 Em nosso modesto grupo de pesquisa, o Latinitates — Estudos Classicos e Humanisticos, fundado em 23
de maio de 2022, temos uma linha de investigacao sobre “As Representa¢des do Género e da Sexualidade”,
com o objetivo de tratar das representagoes do género e da sexualidade na antiguidade classica, abordando
temas como o casamento, a prostituicao, o adultério, o sexo livre, a homossexualidade, a bissexualidade, a
lesbianidade, a transexualidade, a impoténcia sexual e o ato sexual como forma de puni¢do, bem como das
relagdes de sexo e poder em Roma. Esta abordagem inclui a poesia e prosa latina, bem como o conjunto de
leis romanas.

Grizoste, Weberson Fernandes. Leshianidade e transexualidade feminina na antiguidade romana

Revista Fios de Letras, [S.l.], v. 2, n. 04, p. €042507 | 01-17, jan-jun. 2025. ISSN 2966-0130

13

LOSTV0? | 0€10-996C :NSSI | SB119T 9p SOI] BISIAY



Vol. 02, N° 04 (Jan-Jun/2025)

ISSN: 2966-0130

classica. Neste meio século de existéncia, a WCC tem promovido uma série de eventos e
painéis. A WCC mantém um férum virtual chamado Cloelia, para conselhos pedagogicos
e profissionais, como uma maneira importante de mulheres manterem-se informadas
sobre os problemas que elas enfrentam nos Classicos. Em 1989, fundou-se nos Estados
Unidos a Lambda Classical Caucus (LCC), uma coalizao de classicistas queer, incluindo,
mas ndo se limitando a 1ésbicas, bissexuais, gays e pessoas transgéneros € amigos e
simpatizantes. O propdsito do LCC ¢ académico e politico. Propde-se a promover
pesquisas que reflitam interesses pessoais e intelectuais dos estudiosos queer fornecendo
uma ponte entre os classicos e os campos interdisciplinares dos estudos LGBT/queer, a

historia da sexualidade, estudos culturais e teoria de género.

Referéncias

ADAMS, J. N., The latin sexual vocabulary, Londres: Duckworth, 1982.

ANDRE, Carlos Ascenso, Caminhos do amor em Roma: sexo, amor ¢ paixio na poesia
latina do século I a.C., Lisboa, Cotovia, 2006.

CANTARELLA, Eva. Secondo natura: la bisessualita nel mondo antico. Milano:
Feltrinelli, 2017.

CATULO. The poems. Edit. Kenneth Quinn, London: MacMillan Education, 1979.
. Carmenes. Trad. Rubén Nuno. México: UNAM, 1969.

. Carmina. Trad. José Pedro Moreira e André Simdes. Lisboa: Cotovia, 2017.

CAVICCHIOLI, Marina Regis. “Fama e infamia na sexualidade romana” Romanitas -
Revista de Estudos Grecolatinos 3 (2014) 153-169.

CUATRECASAS, Alfonso. Erotismo no Império Romano. Trad. Graziela Rodriguez. Rio
de Janeiro: Rosa dos Tempos, 1997.

D’ONOFRIO, Salvatore. Os motivos da sdatira romana. Marilia, 1968.

FALO no Jardim: Priapéia grega, Priapéia Latina. Trad. Jodo Oliva Neto. Cotia,
Campinas: Atelié, Unicamp, 2006.

FOUCAULT, Michael. Historia da sexualidade: o uso dos prazeres. Trad. Maria T. C.
Albuquerque. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2018.

GARDESANI, André Luiz. “A representagcdo do feminino e o estatuto juridico da mulher
em ‘A matrona de Efeso’ e ‘O amante no jarro’”. Nunt. Antiquus 2 (2019) 77-102.

d-) https://doi.org/10/59666/fiosdeletras.v2iog.4450
https:/[creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14

LOSTH0? | 0€10-996€ :NSSI | Se1397T 2p SO1 eIsIasy



GIBELATO, Lahis Moreno. “Romance com uma escrava: Rela¢des de género em O Asno
de Ouro de Apuleio”. Roda da Fortuna. Revista Eletronica sobre Antiguidade e Medievo
1(2012) 61-76.

GRIZOSTE, Weberson. A4 Linguagem desbragada e obscena na poesia latina, Araraquara:
UNESP, 2020 (Pesquisa de Pdés-doutorado).

HOLZBERG, Nikklas. “Lesbia, the poet, and the two faces of Sappho: ‘womanufature’ in
Catullus”. Proceedings of the Cambridge Philological Society 46 (2000) 28-44.

HORACIO, Poesia Completa, Trad. Frederico Lourenco. Lisboa: Quetzal, 2023.

. Oeuvres: Odes, chant séculaire, épodes, satires, épitres, art poétique. Trad. Frangois
Richard. Paris: Garnier Flammarion, 1967.

JOHNSON, Marguerite; RYAN, Terry. Sexuality in Greek and Roman Society and
Literature. London, New York: Routledge, 2005.

JOPE, James. “Interpretation and Authenticity of the Lucianic Erotes”. Helios 38 (2011)
103-120.

JUVENAL. Satiras. Trad. Francisco Bastos. Rio de Janeiro: Edirouro, s/d.

LOPES, Anchyses Jobim. “Transexualidades - psicandlise e mitologia grega” Estudos de
Psicanalise 47 (2017) 47-72.

LUCRECIO. De Rerum Natura. Londini: Cantabrigiae Typis Academicis, 1947.

. Da Natureza. Trad. G. Ribbeck. In LUCRECIO et alii. Sdo Paulo: Abril Cultural,
1973.

MARCIAL. Epigrammata. Edit. Shackleton Bailey. Stuttgart: Teubner, 1990.

_, Epigramas. vol. 1, trad. D. F. Ledo, P. S. Ferreira, J. L. Brandao. Lisboa: Edi¢des 70,
2000.

_, Epigramas. vol. 11, trad. D. F. Ledo, P. S. Ferreira, J. L. Brandao. Lisboa: Edigdes 70,
2000.

_, Epigramas. vol. 111, trad. D. F. Ledo, P. S. Ferreira, J. L. Branddo. Lisboa: Edi¢des
70, 2001.

_, Epigramas. vol. 1V, trad. D. F. Ledo, P. S. Ferreira, J. L. Brandao. Lisboa: Edigdes 70,
2004.

OLIVEIRA, Maria Helena da Rocha. Estudos de Historia da Cultura Classica. Vol. 2.
Lisboa: Fundagao Calouste Gulbenkian, 1990.

Grizoste, Weberson Fernandes. Lesbianidade e transexualidade feminina na antiguidade romana

Revista Fios de Letras, [S.l.], v. 2, n. 04, p. €042507 | 01-17, jan-jun. 2025. ISSN 2966-0130

15

LOSTH0? | 0E10-996€ :NSSI | se1397T ap so1] eysiasy



Vol. 02, N° 04 (Jan-Jun/2025)

ISSN: 2966-0130

OLSON, Kelly. “Masculinity, Appearance, and Sexuality: Dandies in Roman Antiquity”.
Journal of the History of Sexuality 23.2 (2014) 182-205.

OVIDIO. Metamorfoses. Trad. Paulo Alberto. Lisboa: Cotovia, 2007.
. Arte de Amar. Trad. Carlos Ascenso André. Lisboa: Cotovia, 2006.
PETRONIO. Satyricon. trad. Delfim Ferreira Ledo. Lisboa: Cotovia, 2006.

PROPERCIO. Elegias de Sexto Propércio. Trad. Guilherme Flores. Belo Horizonte:
Editora Auténtica, 2014.

PUCCINI-DELBEY, Géraldine. La vie sexuelle a Rome. Paris: Tallandier, 2007.

RICHLIN, Amy, “Not Before Homosexuality: The Materiality of the “Cinaedus” and the
Roman Law against Love between Men” Journal of the History of Sexuality (1993) 523-
573.

__, “The meaning of irrumare in Catullus and Martial”. Classical Philology 76.1 (1981)
40-46.

__, The garden of Priapus: sexuality and Aggression in Roman humor. Oxford: Oxford
University Press, 1992.

SANFELICE, Pérola de Paula. “Homoerotismo e perfomances: as representacdes dos
corpos e das relagcdes humanas na antiguidade romana a partir das pinturas de Pompeia”.
Herodoto 2 (2017) 298-331.

SULLIVAN, John Patrick. Martial: the unexpected classic. A literary and historical
study. Cambridge: Cambridge University Press, 1991.

THOMSON, D. F. S.; Catullus. Catullus: edited with a textual and interpretative
comentary by D. F. S. Thomson.Toronto, Buffalo, London: University of Toronto Press,
1997.

., “Catullus 112”. Phoenix vol.41 (2) (1987) 191-192.

VEYNE, Paul. Sexo & Poder em Roma. Trad. Marcos de Castro. Rio de Janeiro:
Civilizagdo Brasileira, 2008.

_, “O império romano” in VEYNE, Paul (org). Historia da vida privada: do Império
Romano ao Ano Mil. Vol. 1. trad. Hildegard Feist. Sdo Paulo: Companhia das Letras,
2009.

__, A Elegia erdtica romana (o amor, a poesia e o Ocidente). Trad. Milton Nascimento,
Maria das Gracas Nascimento. Sao Paulo: Brasiliense, 1985.

d-) https://doi.org/10/59666/fiosdeletras.v2iog.4450
https:/[creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

LOSTH0? | 0€10-996€ :NSSI | Se1397T 2p SO1 eIsIasy



UPERIORES DE TEF!

DO ESTADO DO
AMAZONAS

L
o
<
=
(2]
o
()
=
4
S




