
 

ARTIGOS – DOSSIÊ 

  

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                            119 

 

ARTICULAÇÃO DE MULHERES NEGRAS E INDÍGENAS NA AMAZÔNIA: 

TECENDO REDES ANCESTRAIS NA FESTA DE SÃO BENEDITO DO QUILOMBO DO 

BARRANCO 

Raniele Alana Lima Alves 
Mestra em Saúde Pública (PPGVIDA/ILMD Fiocruz/Amazônia), pesquisadora vinculada ao 

Laboratório de História e Políticas de Saúde na Amazônia (LAHPSA), enfermeira e docente. 
E-mail: lanahlima93@gmail.com; Orcid: https://orcid.org/0000-0001-7388-4642  

Rafaela Alíria Lima Alves 
Acadêmica de direito da Faculdade La-Salle. E-mail: rafaelaalves43480@gmail.com  

Orcid: 0009-0007-4078-3766 

Lutana Kokama 
Mulher indígena do Povo Kokama, Cacica Geral da Comunidade Parque das Tribos, 

Presidenta da Associação Indígena e de Moradores da Comunidade Parque das Tribos 
(AIMPAT). 

E-mail: lutanakokama@gmail.com 

Keilah Maria da Silva Fonseca 
Mulher quilombola do Barranco de São Benedito, Presidenta da Associação das Crioulas do 

Barranco de São Benedito. E-mail: crioulasdoquilombomanausam@gmail.com  

Rosemary Amanda Lima Alves 
Mestra em Psicologia (PPGPSI/UFAM), Psicóloga, pesquisadora vinculada ao Laboratório de 

Desenvolvimento Humano e Educação (LADHU). E-mail: rosemaryalves19@gmail.com.  
Orcid: 0000-0003-3111-5911  

 
 

 

Resumo: Este artigo relata o encontro de mulheres da Associação das Crioulas 
do Barranco de São Benedito e de uma mulher indígena, Lutana Kokama. A 
união destas mulheres e de suas respectivas comunidades aconteceu por 
ocasião do Festejo de São Benedito realizado no Bairro da Praça 14, em 
Manaus, no Estado do Amazonas, em 07 de abril de 2023. A abordagem 
metodológica utilizada foi a cartografia dos sentidos, assim os dados 
produzidos baseiam-se nas narrativas das sujeitas envolvidas no 
acontecimento e observação-participante. Evidenciamos que a conexão e 
articulação das mulheres da Associação das Crioulas do Barranco de São 
Benedito, com uma mulher indígena em decorrência da tradição da retirada 
do tronco de madeira para o mastro, fortalece a premissa de que as mulheres 
negras e indígenas têm protagonizado as lutas coletivas de suas comunidades 
através da solidariedade mútua, estratégias de articulação que evidenciam o 
legado ancestral e matriarcal de suas lutas. 



 
ARTICULAÇÃO DE MULHERES NEGRAS E INDÍGENAS NA AMAZÕNIA: 

TECENDO REDES ANCESTRAIS NA FESTA DE SÃO BENEDITO DO QUILOMBO 

DO BARRANCO 

 

 

 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                          120 

Palavras-chave: Mulheres Negras e Indígenas; Ancestralidade; Redes de 
Afetos; Amazônia. 

Abstract: This article reports on the meeting of women from the Associação 
das Crioulas do Barranco de São Benedito and an indigenous woman, Lutana 
Kokama. The union of these women and their respective communities took 
place on the occasion of the São Benedito Festival held in the Praça 14 
neighborhood, in Manaus, in the State of Amazonas, on April 7, 2023. The 
methodological approach used was the cartography of the senses, thus the 
data produced is based on the narratives of the subjects involved in the event 
and participant observation. We evidence that the connection and articulation 
of women from the Associação das Crioulas do Barranco de São Benedito, with 
an indigenous woman as a result of the tradition of removing the wooden 
trunk for the mast, strengthens the premise that black and indigenous 
women have been protagonists in the struggles collectives of their 
communities through mutual solidarity, articulation strategies that highlight 
the ancestral and matriarchal legacy of their struggles. 

Keywords: Black and Indigenous Women; Ancestry; Affection Networks; 
Amazon. 

INTRODUÇÃO 

Por muito tempo sustentou-se a falácia de que não existiam negros na 
Amazônia. O apagamento desse grupo social se deu pela narrativa na 
historiografia local de que tínhamos uma Amazônia predominantemente 
indígena e pela negação da escravidão em decorrência do seu processo tardio 
na região (Sampaio, 2011; Salles, 1971). Tal negação foi sendo contestada a 
partir de estudos como os de Salles (1971) que debruçou sobre a Amazônia 
paraense negra e Sampaio (2011) que quebrou o silêncio sobre a presença 
negra no Amazonas, ambos os autores foram alguns dos pesquisadores que 
evidenciaram a presença e a influência africana no espaço amazônico. 

Atualmente sabe-se que a região amazônica tem em sua composição 
uma pluralidade étnica marcada majoritariamente pelas comunidades 
tradicionais: povos indígenas, quilombolas, ribeirinhos. Tais grupos 
contribuem para a diversidade das identidades amazônicas demonstrado 
pelas suas expressões culturais e sociais.  

Dentro do imaginário estigmatizado criado sobre a Amazônia Torres 
(2008) enfatiza que as primeiras impressões colocadas do ponto de vista de 



 
RANIELE ALANA LIMA ALVES 
RAFAELA ALIRIA LIMA ALVES 
LUTANA KOKAMA 
KEILAH MARIA DA SILVA FONSECA 
ROSEMARY AMANDA LIMA ALVES 
 

 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                           121 

cronistas e naturalistas foram postas como verdades absolutas sem levar em 
consideração a cultura e experiências milenares dos habitantes da região. 
Dentro desse contexto, Marangoni et al. (2017) apontam que atrelado a 
narrativa de uma Amazônia exótica reforçou-se a imagem da mulher 
amazônica primitiva, selvagem e sexual, e ainda hoje as mulheres da 
Amazônia, seja elas indígenas, caboclas, ribeirinhas, da área urbana ou rural 
ainda experienciam as consequências advindas dessa estrutura patriarcal 
colonialista. 

Brum (2021) em sua obra Banzeiro Òkòtó: uma viagem ao centro do 
mundo afirma que a Amazônia é mulher, e enquanto gênero feminino a 
existência de ambas está ligada à destruição, vinculada a dominação e 
controle dos seus corpos, reforçando a violência que é reflexo da estrutura 
patriarcal e misógina da sociedade. O que vai ao encontro do pensamento de 
Torres (2008) ao pontuar que os corpos das nativas foram utilizados como 
instrumento de dominação no processo de povoamento e ocupação do 
território amazônico.  

Brum (2021) aponta que as mulheres da região amazônica se colocam 
coletivamente em defesa dos seus territórios, protagonizando a luta em 
proteção ao bioma, ao compreenderem que seus corpos são uma extensão 
desse ecossistema. Assim, elas também vivenciam os processos de violação 
ocasionados aos seus territórios. Em consideração a isso, a autora afirma que 
neste século houve um número crescente de mulheres indígenas, 
quilombolas, ribeirinhas na linha de frente na representação das lutas, e o que 
antes era uma exceção atualmente já não é mais (Brum, 2021).  

Explanado isso, o que nos motivou a escrita deste trabalho foi a 
necessidade de tornar visível as estratégias de mobilização, solidariedade e 
resistências protagonizadas pelas mulheres amazônicas negras e indígenas, 
no chão de seus territórios. Levando em consideração o pensamento de 
Gonzalez (2018) ao afirmar que não existe uma universalização em relação a 
categoria mulher, visto que marcadores da diferença como identidade de 
gênero, raça, classe, sexualidade e território diversificam suas trajetórias de 
vida.  

Além disso, Lélia Gonzalez (2020) em sua obra Por um feminismo afro-
latino-americano já ressaltava a história de resistência das mulheres negras 
e indígenas frente ao patriarcado e sexismo em um contexto de Brasil, 
América Latina e Caribe. Assim, neste relato temos mulheres que carregam 
em seus corpos experiências símeis relacionadas ao racismo, sexismo e ao 
viver na Amazônia.  



 
ARTICULAÇÃO DE MULHERES NEGRAS E INDÍGENAS NA AMAZÕNIA: 

TECENDO REDES ANCESTRAIS NA FESTA DE SÃO BENEDITO DO QUILOMBO 

DO BARRANCO 

 

 

 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                          122 

Apresentamos aqui uma das muitas faces da Amazônia, que é mulher, é 
indígena, quilombola, ribeirinha, urbana e que se subverte frente a 
invisibilidade e silenciamento imposto pelas epistemologias patriarcas 
hegemônicas. 

Este texto narra o encontro de mulheres da Associação das Crioulas do 
Barranco de São Benedito e de uma mulher indígena, Lutana Kokama, 
liderança da Comunidade Parque das Tribos. A união destas mulheres e de 
suas respectivas comunidades aconteceu por ocasião do Festejo de São 
Benedito realizado no Bairro da Praça 14, em Manaus, no Estado do 
Amazonas, em 07 de abril de 2023. 

CAMINHO METODOLÓGICO: O TECER DAS REDES  

Este trabalho é de cunho qualitativo e foi escrito a partir da experiência 
das autoras vividas no interior de duas comunidades em contexto urbano, 
indígena e quilombola. Foram utilizados como ferramentas para o relato, as 
narrativas das sujeitas envolvidas e a observação-participante. Além disso, 
este trabalho tem como base teórica metodológica a cartografia deuleziana 
que se alicerça nos fundamentos teóricos de Gilles Deleuze e Félix Guattari 
(Deleuze; Guattari, 1977) em que lançamos mão da perspectiva da cartografia 
sentimental ou dos sentidos.  

Assim, aqui buscamos apoiada em Rolnilk (2011) cartografar as 
paisagens psicossociais. Como método de pesquisa, a cartografia se ancora no 
campo da esquizoanálise e se volta para o estudo das subjetividades 
(Romagnoli, 2009), desse modo, a cartografia enquanto método se alicerça 
no campo da experiência, do vivido.  

Segundo Passos; Barros (2009) o caminho metodológico da cartografia 
não encontra um rigor metodológico como os demais métodos. Os autores 
complementam ainda que: 

A Cartografia como método de pesquisa-intervenção pressupõe uma 
orientação do trabalho do pesquisador que não se faz de modo 
prescritivo, por regras já prontas nem com objetivos previamente 
estabelecidos. No entanto, não se trata de uma ação sem direção, já 
que a cartografia reverte o sentido tradicional de método sem abrir 
mão da orientação do percurso da pesquisa. O desafio é o de realizar 
uma reversão do sentido tradicional de método - não mais um 
caminhar para alcançar metas pré-fixadas (metá-hódos), mas o 
primado do caminhar que traça, no percurso, suas metas (Passos; 
Barros, p. 17, 2009). 



 
RANIELE ALANA LIMA ALVES 
RAFAELA ALIRIA LIMA ALVES 
LUTANA KOKAMA 
KEILAH MARIA DA SILVA FONSECA 
ROSEMARY AMANDA LIMA ALVES 
 

 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                           123 

Desse modo, as narrativas aqui apresentadas partem das afetações e 
implicações das autoras nos encontros com as mulheres quilombolas do 
Barranco de São Benedito e da mulher indígena liderança da Comunidade 
Parque das Tribos, Lutana Kokama. 

As redes afetivas que unem as autoras com as mulheres quilombolas 
tiveram início no primeiro encontro com o território, que ocorreu no ano de 
2015, quando tivemos a oportunidade de conhecer pela primeira vez a 
Comunidade. Na ocasião, aconteciam as atividades de encerramento do 
Festejo de São Benedito. 

Assim, vivenciamos ativamente a procissão de encerramento, 
momento em que ocorre o cortejo da imagem do santo da Comunidade para a 
igreja de Nossa Senhora de Fátima e sua passagem pelas principais ruas do 
bairro até o seu retorno à Comunidade, além da famosa e tradicional 
“derrubada do mastro”. 

 Mas as marcas das afetações em nossos corpos ficaram registradas com 
a acolhida da anfitriã da festa, dona Guguta (Edna Lago), quilombola griote, 
devota de São Benedito e responsável por tocar o sino nas festividades do 
santo padroeiro. Tia Guguta nos recebeu e nos abordou com um sorriso e 
simpatia quando estávamos na fila para conhecer São Benedito, na porta da 
sua casa. Com uma acolhida e afeto de quem parecia que já nos conhecia há 
bastante tempo, perguntou como estávamos e nos chamou para entrar, foi ela 
quem nos apresentou a imagem de São Benedito, guardado em sua casa, nos 
explicou e detalhou sobre as atividades das festividades e logo depois nos 
convidou para sentar e beber aluá com ela e compartilhou conosco algumas 
de suas histórias. 

Dona Guguta faleceu em 2017, dois anos após nosso encontro, mas 
deixou marcas em nossos corpos e em nossas memórias de ligações afetivas e 
de pertencimento àquele território. A sua receptividade afetuosa nos mostrou 
que não estávamos ali por mera coincidência e foi um elo importante para nos 
associarmos a Associação das Crioulas do Barranco de São Benedito, 
reforçando o que a crioula Keilah Fonseca, presidente da Associação das 
Crioulas nos disse quando nos deu as boas-vindas na Comunidade: “Vocês 
acham que chegaram até aqui por coincidência”?! 

As afetações decorrentes dos encontros com a Comunidade, com o 
Festejo de São Benedito, com dona Guguta, e as crioulas do Barranco de São 
Benedito impulsionaram memórias de nossos territórios existências. Pois 
enquanto mulheres negras amazônidas, com ascendência indígena, 



 
ARTICULAÇÃO DE MULHERES NEGRAS E INDÍGENAS NA AMAZÕNIA: 

TECENDO REDES ANCESTRAIS NA FESTA DE SÃO BENEDITO DO QUILOMBO 

DO BARRANCO 

 

 

 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                          124 

quilombola e ribeirinha pertencentes a uma geração neta de um quilombo 
rural da região do médio Tapajós no Estado do Pará, muito do que 
vivenciamos nos encontros com o Quilombo de São Benedito nos remeteu as 
muitas memórias do que já experienciamos em nossas trajetórias de 
existência, tudo nos foi familiar e realmente nossa chegada até ali não foi uma 
coincidência. 

O estímulo para a escrita deste relato partiu de um acontecimento que 
ocorreu nos Festejos de São Benedito no ano de 2023, a conexão e articulação 
das mulheres da Associação das Crioulas do Barranco de São Benedito, com 
uma mulher indígena em decorrência da tradição da retirada do tronco de 
madeira para o mastro. Desta forma, dentro deste acontecimento 
constituímos um elo nas redes afetivas desse encontro potente, propiciado 
pelo vínculo estabelecido com a Cacica Lutana Kokama, vínculo inicialmente 
firmado pelo percurso profissional das autoras enquanto pesquisadoras que a 
posterior no percurso pessoal foi firmado com laços de afetividade.  

Dessa maneira o momento foi protagonizado pelas mulheres de duas 
comunidades com forte legado ancestral étnico no contexto urbano da cidade 
de Manaus. Que teve como cenário as festividades do Santo Protetor da 
comunidade, representação simbólica e material com relevante expressão 
cultural e ancestral para a Comunidade.  

MULHERES NEGRAS E INDÍGENAS NA LINHA DE FRENTE EM SUAS COMUNIDADES: APORTES 

INTERSECCIONAIS 

Em 2023 acompanhamos um momento histórico no cenário da política 
brasileira, a posse de uma mulher indígena a frente do Ministério dos Povos 
Indígenas e de uma mulher negra no Ministério da Igualdade Racial, Sônia 
Guajajara e Aniele Franco. A cerimônia de posse repercutiu como um 
momento repleto de simbolismo e representação como afirmada pela 
ministra Sônia Guajajara “A nossa posse aqui hoje, minha e de Anielle Franco, 
é o mais legítimo símbolo desta resistência secular preta e indígena do nosso 
Brasil” (Mídia Ninja, 2021). 

                                                        
1 Vídeo: Posse de Sônia Guajajara e Aniele Franco #AoVivo. Disponível em: 
https://www.youtube.com/live/aEJYREDd0ow?si=5dv_PUrcYOfXNHvP. MÍDIA NINJA, 
publicado em 11 de jan. 2023.   



 
RANIELE ALANA LIMA ALVES 
RAFAELA ALIRIA LIMA ALVES 
LUTANA KOKAMA 
KEILAH MARIA DA SILVA FONSECA 
ROSEMARY AMANDA LIMA ALVES 
 

 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                           125 

 

Figura 1: Ministras Sônia Guajajara e Anielle Franco no dia da posse 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Ricardo Stucker, 2023. 

O acontecimento histórico trouxe a visibilidade da união do povo preto 
e indígena, protagonizada pelas mulheres. Mas é válido ressaltar que para o 
povo preto e indígena, grupos sociais que no contexto histórico brasileiro 
compartilham dos mesmos processos de violências em decorrência da 
colonização, essa união não é recente. Lian Gaia, mulher indígena, atriz e 
performer em participação no Programa Sexta Black do GNT ressalta que: 

[...] A aliança do corpo preto e do corpo indígena foi tão forte que fez a 
gente tá vivo até hoje, porque o plano que traçaram pra gente foi pra 
acabar com a gente, de falar olha tô contigo, vamos juntos? Porque 
sozinho eu não consigo. O caminho do quilombo, o caminho de 
escapar, a gente fez esse caminho junto lá atrás, entende? a gente não 
pode esquecer de jeito nenhum que a gente tá junto, que a nossa luta 
ela só funciona junta, ela não funciona separada (Lian Gaia, 2023). 

Sobre essa discussão, Akotirene (2019) pode contribuir para o debate, 
pois em sua obra “Interseccionalidade” a autora aponta o esforço de 
intelectuais negras em trazer o marcador racial para as discussões que 
envolvem gênero, classe e cisheternormatividades. Além disso, a autora 
ressalta a importância da ampliação desse campo discursivo para grupos 
lgbtqiapn+, indígenas, pessoas com deficiência.   



 
ARTICULAÇÃO DE MULHERES NEGRAS E INDÍGENAS NA AMAZÕNIA: 

TECENDO REDES ANCESTRAIS NA FESTA DE SÃO BENEDITO DO QUILOMBO 

DO BARRANCO 

 

 

 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                          126 

A categoria de interseccionalidade no feminismo negro, foi cunhada por 
Kimberlé Crenshaw nos anos 1980, trouxe uma abordagem fundamental para 
compreender como diferentes formas de opressão — incluindo raça, gênero, 
classe, sexualidade e outras dimensões identitárias — se entrelaçam e 
moldam as experiências das mulheres negras (Akotirene, 2019). Essa 
ferramenta analítica permite uma análise complexa das dinâmicas de poder e 
desigualdade. No que diz respeito a experiência relatada nesse artigo, esta 
categoria é relevante para auxiliar na compreensão das alianças entre 
mulheres negras e indígenas, especialmente nas lutas por direitos e justiça 
social. 

A interseccionalidade nos oferece um arcabouço teórico que ilustra as 
conexões e desafios comuns enfrentados por mulheres negras e indígenas. 
Ambas as identidades carregam uma história de resistência contra a 
colonização, a escravidão, a exploração de seus corpos e territórios, além de 
processos de exclusão social que permanecem até os dias atuais. Dessa forma, 
a articulação entre essas mulheres se manifesta como um espaço de 
convergência de lutas em que é possível reivindicar direitos individuais e 
coletivos, ao mesmo tempo em que se fortalecem os laços de solidariedade a 
partir das particularidades de suas experiências históricas e culturais. 

No contexto brasileiro já tivemos algumas experiências dessa 
articulação, em 2004 durante a I Conferência Nacional de Políticas para as 
Mulheres, que ocorreu em Brasília e foi organizado pela Secretária Especial de 
Políticas para as Mulheres, foi firmada uma aliança estratégica entre 
mulheres negras e indígenas (Carneiro, 2004). A “Aliança de Parentesco” 
como foi chamada a declaração lida por Dirce Veron, que na época era a 
presidente do Conselho Nacional de Mulheres Indígenas e Negras simbolizou 
o compromisso político entre mulheres negras e indígenas a fim de combate 
e superação das desigualdades sociais, políticas, econômicas, culturais e aos 
mecanismos de opressão (Carneiro, 2004). 

A Aliança de Parentesco representou a convocação de uma aliança que 
sempre foi presente entre as mulheres indígenas e negras. Dentro desse 
contexto de formação de alianças, queremos destacar, o protagonismo das 
mulheres negras e indígenas nesses processos de luta e mobilização, sob o 
ponto de vista da epistemologia do feminismo negro decolonial latino-
americano. 

Assim, Lélia Gonzalez em sua obra “Por um feminismo afro-
latinoamericano” nos apresenta a categoria “amefricanidade”, o conceito 
criado a partir da experiência afro-latino-americana evidencia o caráter 



 
RANIELE ALANA LIMA ALVES 
RAFAELA ALIRIA LIMA ALVES 
LUTANA KOKAMA 
KEILAH MARIA DA SILVA FONSECA 
ROSEMARY AMANDA LIMA ALVES 
 

 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                           127 

multirracial e pluricultural das mulheres das Américas. Ao introduzir o 
conceito Gonzalez (2020) chama a atenção para as opressões vivenciadas 
pelas mulheres das Américas que se interseccionalizam. Dentro dessa 
discussão, a autora destaca a dimensão racial, ao pontuar a exclusão 
vivenciada pelas mulheres negras e indígenas. Desse modo, 
“amefricanidade” diz respeito ao protagonismo das mulheres negras e 
indígenas e suas estratégias de resistência frente a dominação colonial 
(Gonzalez, 2020; Cardoso, 2014). 

Hooks (2019) também ressalta em sua obra “Olhares negros: raça e 
representação” as experiências e elementos em comum existentes entre os 
povos indígenas e negros em diáspora. A autora aponta que tais similaridades 
existiam mesmo antes do contato entre tais povos, a comunhão entre os 
povos decorre principalmente da ancestralidade: 

Os africanos que se aventuraram para o “novo mundo” antes de 
Colombo reconheceram seu destino comum com os povos nativos que 
lhe deram abrigo e um lugar para descansar. Não vieram para 
comandar, tomar, dominar ou colonizar. Não ansiavam por cortar 
seus laços com a memória; não haviam esquecido seus ancestrais. 
Esses exploradores africanos voltaram para casa pacificamente 
depois de um tempo de comunhão com os americanos nativos. Ao 
contrário da insistência colonial imperialista branca de que era 
“natural” para grupos diferentes entrar em conflito e disputas de 
poder, os primeiros encontros entre africanos e indígenas oferecem 
uma perspectiva contrária, uma visão de contato entre culturas onde 
a reciprocidade e o reconhecimento da primazia da comunidade são 
afirmados, onde o desejo de dominar e conquistar não era visto como 
a única maneira de confrontar o Outro que não somos nós. Essa 
mesma generosidade de espírito foi mencionada posteriormente 
(Hooks, 2019, p. 268). 

Hooks (2019) enfatiza ainda que nessa relação de comunhão entre os 
povos indígenas e negros, as mulheres sempre tiveram um papel importante 
no que tange o empenho para afinar e estabelecer a relação entre os dois 
grupos étnicos. 

 Em estudos contemporâneos como o de Almeida (2021) observa-se tais 
modos femininos de fazer política. A autora intitula de “territórios de afetos”, 
as ações de mulheres quilombolas presentes no cotidiano de um quilombo 
localizado no Rio de Janeiro. Tais práticas envolvem a transmissão de saberes, 
além do fortalecimento dos laços entre as pessoas em seus territórios, tais 
ações as colocam como práticas políticas diferenciadas (Almeida, 2021).   

O conceito “território de afetos” criado pela autora nos auxilia na 
compreensão neste relato a refletir e a perceber que não é de hoje que as 



 
ARTICULAÇÃO DE MULHERES NEGRAS E INDÍGENAS NA AMAZÕNIA: 

TECENDO REDES ANCESTRAIS NA FESTA DE SÃO BENEDITO DO QUILOMBO 

DO BARRANCO 

 

 

 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                          128 

mulheres negras e indígenas buscam transformar a realidade de opressões 
vivenciadas em seus cotidianos. E fazem isso utilizando tecnologias de 
cuidado mútuo, fortalecendo os vínculos entre os seus, as suas comunidades. 
Suas ações de saber-fazer político questionam e tensionam estruturas 
patriarcas, misóginas, classistas.  

O PROTAGONISMO DE MULHERES QUILOMBOLAS NA FESTA DE SÃO BENEDITO NO QUILOMBO 

DO BARRANCO 

A Comunidade do Barranco de São Benedito está localizada no bairro da 
Praça 14, zona centro-sul da cidade de Manaus. Conforme afirma Rosa (2018) 
a história do Quilombo do Barranco de São Benedito inicia com a vinda de 
dona Maria Severa Fonseca, matriarca da família Fonseca, que veio de 
Alcântara-Maranhão com seus filhos Raimundo, Manuel e Antão. Na 
condição de ex-escravizada alforriada, “Vó Severa”, como era conhecida, 
veio com o intuito de buscar melhores condições de vida para sua família. 
Assim, a história do quilombo de São Benedito tem como uma das sujeitas 
principais “Vó Severa”. 

O território quilombola de São Benedito ao longo dos seus atuais 134 
anos de existência mobiliza seus comunitários através da atuação e 
protagonismo de seus agentes sociais, sobretudo das mulheres da 
comunidade. Nisso inclui-se a atuação da Associação das Crioulas do 
Barranco de São Benedito, um coletivo formado majoritariamente por 
mulheres engajadas na valorização da identidade afro através de diversas 
atividades como produção de artesanato, oficinas formativas. Embora as 
mulheres atuem fortemente na comunidade desde o início da Comunidade, a 
associação foi criada oficialmente somente após o reconhecimento oficial da 
Comunidade com o certificado de autodefinição pela Fundação Cultural 
Palmares, no ano de 2014 (Silva, 2017; Rosa, 2018).  

Conforme corroboram Silva e Normando (2021): 

Após a certificação de Quilombo Urbano do Barranco de São Benedito 
surgiu a Associação das Crioulas do Quilombo fundada no dia 26 de 
setembro do ano de 2014 só por mulheres negras pertencentes a 5ª 
geração do Quilombo Urbano onde essas mulheres que bem antes de 
do surgimento da Associação das Crioulas já atuavam a frente lutando 
pelas causas sociais e culturais da Comunidade (Silva, Normando, p. 
29). 

 



 
RANIELE ALANA LIMA ALVES 
RAFAELA ALIRIA LIMA ALVES 
LUTANA KOKAMA 
KEILAH MARIA DA SILVA FONSECA 
ROSEMARY AMANDA LIMA ALVES 
 

 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                           129 

Silva (2019) afirma que o protagonismo e articulação das mulheres 
negras no interior de suas comunidades sempre foram existentes na 
mobilização das demandas de suas comunidades, enquanto lideranças 
sociais, embora tenham suas presenças invisibilizadas pela historiografia 
oficial, em decorrência do machismo, sexismo e patriarcalismo. Além disso, 
Silva (2019) ao abordar o protagonismo das mulheres quilombolas no 
contexto urbano de São Benedito, e também no contexto rural, tendo como 
cenário o Quilombo do Rio Andirá, no município de Barreirinha aponta que 
apesar de estarem localizados em espaços geográficos distintos apresentam 
em suas lutas demandas semelhantes, como a luta pelo território. Para mais, 
a autora explana que as mulheres dentro dos seus territórios quilombolas 
foram sujeitas principais no processo de certificação de suas comunidades 
(Silva, 2019). 

Uma das maiores expressões da Comunidade é a força e presença das 
mulheres negras a frente da organização dos festejos de São Benedito (Silva, 
2017). O Festejo em homenagem a São Benedito é uma festa que congrega 
atividades de cunho da religião católica, como também evidencia o 
sincretismo religioso através dos rituais profanos que fazem parte da festa. 
Além disso, cabe destacar que há o predomínio das mulheres na organização 
dos festejos (Rosa, 2018).  

Como também destacado por Silva (2019): 

Na comunidade do Quilombo de São Benedito, depois da Morte de 
Felipe Beckman, quem assume a organização dos festejos de São 
Benedito é a filha mais velha de Paula Fonseca e Raimundo Fonseca, 
que era neta e afilhada de Felipe. A sucessora dele foi Bárbara 
Nascimento Fonseca. Com a morte de Bárbara, assume a saudosa 
“quituteira” Maria de Lourdes Fonseca, a irmã caçula de Bárbara. Tia 
Lourdinha é muito lembrada por sua atuação à frente dos festejos de 
São Benedito, onde atuou por mais de 45 anos. Na época da festa do 
aniversário da praça 14 e carnaval, ela era muito requisitada por 
repórteres e pesquisadores, dentre eles se tem a entrevista que a 
mesma cedeu a Mario Ypiranga Monteiro no livro “Cultos e festas 
profanas”. Daí, logo se vê que as mulheres desta comunidade sempre 
estiveram desempenhando algum papel de destaque no local em que 
residem. Na comunidade, a figura feminina como liderança, sempre 
foi destaque, tanto na localidade, como fora dela (Silva, p. 15, 2019). 

O festejo de São Benedito é uma das festas mais tradicionais do bairro 
da Praça 14 de Manaus, geralmente inicia-se na semana santa, no sábado de 
aleluia e ocorre anualmente. O festejo inicia com o levantamento do mastro, a 
realização do novenário diariamente e finaliza com a procissão pelas ruas do 
bairro em honra ao santo e para fechar as festividades ocorre a festa do 



 
ARTICULAÇÃO DE MULHERES NEGRAS E INDÍGENAS NA AMAZÕNIA: 

TECENDO REDES ANCESTRAIS NA FESTA DE SÃO BENEDITO DO QUILOMBO 

DO BARRANCO 

 

 

 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                          130 

arranca-toco, que é o resto do mastro cortado e acontece no último dia do mês 
(Silva, 2011). Atualmente quem coordena as festividades é a crioula Jamily 
Souza da Silva, que desde o ano de 2009, após a morte de Jacimar Souza da 
Silva (tia Cimá), assumiu o posto na coordenação dos festejos. 

Dentre as atividades da festividade, uma das ritualísticas mais 
simbólicas consiste em torno do mastro, que se refere ao tronco de madeira 
que é retirado na floresta e passa por um processo de secagem, para ser 
enfeitado com frutas e flores (Silva, 2011; Rosa, 2018). O momento é um dos 
rituais mais aguardados no festejo, e tem uma simbologia de “ligação entre o 
céu e a terra” (Silva, p. 177, 2011).  

No dia da retirada do tronco de árvore da floresta, a comunidade se 
reúne para retirar a madeira que se transformará em mastro. Como afirma 
Rosa (2018): 

Para realizar a festa é necessário retirar madeira para a confecção do 
mastro, representado por um tronco de árvore chamada envireira, que 
mede aproximadamente 12 metros, e mais ou menos 70 centímetros 
de diâmetro. Ele é extraído da mata pelos homens da comunidade, 
também acompanhados pelas mulheres e crianças moradoras do 
quilombo (Rosa, p. 79, 2018). 

O dia da retirada do mastro, uma tradição que se mantém ao longo da 
existência do festejo, infelizmente não pôde ocorrer no ano de 2020 e 2021 em 
decorrência da Pandemia de Covid-19. A crise sanitária, humanitária e social 
que assolou o mundo, alterou a dinâmica de vida na comunidade quilombola 
urbana de São Benedito. Na comunidade, a pandemia foi sentida de forma 
cruel e dolorosamente marcada pela perda da crioula Jeniffer Nascimento, 
uma das membros fundadoras da Associação das Crioulas, que foi acometida 
pelo vírus. 

AGENCIAMENTOS E A ARTICULAÇÃO ENTRE MULHERES NEGRAS E INDÍGENAS NO FESTEJO DE 

SÃO BENEDITO 

No ano de 2023, ano em que o festejo chegou a sua centésima trigésima 
terceira edição, a tradição da retirada do mastro ameaçou de não ocorrer 
devido à ausência de um local para a retirada do tronco de madeira. Mediante 
essa situação foi cogitado até a possibilidade de utilizar um mastro simbólico.  

Entretanto, a ocasião propiciou a articulação entre as mulheres da 
Comunidade Quilombola Urbana e a Comunidade Indígena Urbana Parque das 
Tribos, liderada pela Cacica Lutana Kokama. Ao saber, através das associadas 



 
RANIELE ALANA LIMA ALVES 
RAFAELA ALIRIA LIMA ALVES 
LUTANA KOKAMA 
KEILAH MARIA DA SILVA FONSECA 
ROSEMARY AMANDA LIMA ALVES 
 

 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                           131 

da Associação das Crioulas, Rosemary Alves e Alana Alves, que o ritual de 
levantamento do mastro poderia não ocorrer, a liderança indígena 
prontamente se prontificou para ajudar. O momento foi registrado em um 
vídeo feito pela Cacica Lutana e compartilhado no grupo de WhatsApp da 
Associação das Crioulas de São Benedito. 

Era epe karuka! Boa tarde a todos do quilombo, né. Estou aqui através 
desse vídeo divulgando porque nós temos as parceiras que estão com 
a gente aqui no Centro Cultural Mainuma, no Parque das Tribos, né e 
desde já quero desejar, né a festa que vai acontecer no mês que vem e 
dizer que a gente está aqui para ajudar na questão do material que 
vocês estão querendo para levantar o mastro de São Benedito, então 
aqui estamos e que vocês sejam bem vindos a nossa Comunidade pra 
vim atrás desse material e temos homem também que podem ajudar 
vocês e levar vocês até a mata pra poder tirar esse pau. Desde já 
agradeço a todos e tenham uma boa tarde e Yshuru Pak, que quer dizer 
obrigada! (Cacica Lutana Kokama em vídeo enviado especialmente 
para o grupo de WhatsApp da Associação das Crioulas do Quilombo de 
São Benedito em 04 de Abril de 2023). 

 

Figura 2: Cartaz de atividades da programação do Festejo de São Benedito no ano de 2023. 

Fonte: Arquivo da Comunidade, 2023. 

A mensagem da Cacica Lutana foi o movimento disparador para a 
aproximação entre as comunidades, visto que sua mensagem foi bem 
recebida pelas mulheres da Associação das Crioulas, que prontamente 
aceitaram a ajuda oferecida pela Cacica. Keilah Fonseca articulou junto a 



 
ARTICULAÇÃO DE MULHERES NEGRAS E INDÍGENAS NA AMAZÕNIA: 

TECENDO REDES ANCESTRAIS NA FESTA DE SÃO BENEDITO DO QUILOMBO 

DO BARRANCO 

 

 

 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                          132 

comissão organizadora dos festejos a disponibilidade de ajuda da Cacica 
Lutana. Desse modo, a tessitura dessa rede de mulheres foi se fortalecendo. 
Após a mensagem do vídeo ser propagada entre a comunidade e a comissão 
de organização dos festejos que é composta pelos quilombolas, foi-se 
articulado e planejado a ida dos comunitários para a retirada do mastro na 
Comunidade Parque das Tribos. 

A ida a Comunidade Parque das Tribos ocorreu em 07 de abril de 2023, 
em uma sexta-feira da paixão, foi um dia atípico, visto que geralmente nos 
anos escolhe-se o dia de domingo para retirar o tronco da floresta. Estavam 
presentes na ida a Comunidade Jamily Fonseca, Rômulo Fonseca, Klaus 
Fonseca, Rosemary Alves, Alana Alves, Rafaela Alves, Cassius Fonseca, além 
de outro comunitário que é devoto de São Benedito e sempre se disponibiliza 
a auxiliar no transporte do tronco do mastro. Assim o grupo saiu do Quilombo 
com destino a Comunidade Parque das Tribos, o ponto de encontro foi na rua 
Japurá, onde localiza-se o Pagode do Quilombo. 

A chegada à Comunidade Parque das Tribos foi um momento 
importante e permeado de emoção, visto que para os quilombolas Jamily, 
Rômulo, Klaus e Cassius eram a primeira vez que estavam conhecendo a 
comunidade e a liderança indígena Lutana Kokama. No encontro os 
quilombolas compartilharam as suas vivências e a história do Quilombo de 
São Benedito, além de agradecer a ajuda oferecida pela Cacica, pois 
evidenciaram como era importante a manutenção da tradição do 
levantamento do mastro no festejo de São Benedito.   Além disso, a Cacica 
também compartilhou a história da sua família, do seu povo Kokama, e de 
como se deu a criação da Comunidade Parque das Tribos. 

A Comunidade Parque das Tribos está localizada dentro do bairro 
Tarumã-açu, zona oeste da cidade de Manaus. A região do Tarumã-açu é 
cortada pelo Rio Tarumã e apresenta outras comunidades indígenas em seu 
território. A Comunidade Parque das Tribos é a comunidade com maior 
presença de famílias indígenas e não indígenas, além de maior expressão 
étnica, com a presença de 35 etnias (Alves, 2023). Atualmente quem ocupa o 
maior cargo de liderança da Comunidade, Cacique Geral da Comunidade, é a 
Cacica Lutana Kokama. 

A história da vinda de sua família, que veio do interior da região do 
Médio Solimões para Manaus é intrínseca a história de criação da 
Comunidade, visto que foi sua família que primeiro ocupou o território que 
hoje é a Comunidade. Além disso, Lutana Kokama foi quem enfrentou o 



 
RANIELE ALANA LIMA ALVES 
RAFAELA ALIRIA LIMA ALVES 
LUTANA KOKAMA 
KEILAH MARIA DA SILVA FONSECA 
ROSEMARY AMANDA LIMA ALVES 
 

 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                           133 

processo para a legalização territorial da Comunidade, organizou toda a 
documentação necessária. 

Dentre as histórias e trajetórias compartilhadas no encontro foram 
evidenciadas as vivências semelhantes no tocante ao racismo, os estigmas em 
torno da identidade étnica, a luta pelo território no contexto urbano, além das 
dificuldades de manutenção de seus aspectos culturais no contexto urbano. 

 Um dos momentos que foram vistos pelos quilombolas como sinal da 
providência divina e intercessão de São Benedito foi que o indígena que 
acompanhou os quilombolas a entrar na mata, para auxiliar na retirada do 
tronco de madeira, o mateiro, se chama Benedito e seu nome foi dado em 
homenagem a São Benedito. 

 Além disso, o nome da rua em que a Cacica Lutana mora se chama 
Puranga, e segundo relato dos quilombolas, Puranga era o apelido do Nestor 
Nascimento, uma das maiores lideranças do movimento negro do Amazonas, 
primo dos quilombolas da Família Fonseca. Assim o encontro dos 
quilombolas com a Cacica Lutana e a Comunidade Parque das Tribos não foi 
uma mera coincidência, foi intercedido por São Benedito que move a 
Comunidade. 

Figura 3: Momento de retirada do tronco de madeira na Comunidade Parque das Tribos. 

Fonte: Arquivo pessoal, 2023. 

O tronco de madeira foi retirado de um fragmento de floresta, a reserva 
florestal da comunidade que fica localizado dentro da Comunidade Parque das 



 
ARTICULAÇÃO DE MULHERES NEGRAS E INDÍGENAS NA AMAZÕNIA: 

TECENDO REDES ANCESTRAIS NA FESTA DE SÃO BENEDITO DO QUILOMBO 

DO BARRANCO 

 

 

 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                          134 

Tribos. Antes da entrada na mata, a Cacica Lutana pediu a autorização dos 
seres viventes da floresta e proteção para a entrada de todos na mata, o 
momento ocorreu no quintal de sua casa. A entrada na mata foi seguida da 
escolha da árvore, logo após da escolha, iniciou-se a derrubada do tronco, 
através das machadadas pelos presentes que alternaram até que o tronco foi 
derrubado.  

Após esse momento, a Jamily conduziu as orações e preces em torno da 
base do tronco, além de acender as velas com a participação de todos os 
presentes. Também se marcou o lugar onde o tronco foi derrubado e em seu 
lugar foi plantada outra árvore. 

 

Figura 4: Momento de realização do transporte do tronco de madeira 

Fonte: Arquivo pessoal, 2023. 

 



 
RANIELE ALANA LIMA ALVES 
RAFAELA ALIRIA LIMA ALVES 
LUTANA KOKAMA 
KEILAH MARIA DA SILVA FONSECA 
ROSEMARY AMANDA LIMA ALVES 
 

 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                           135 

Após a retirada do mastro, os quilombolas seguiram com o transporte 
do tronco para a Comunidade do Barranco de São Benedito para 
prosseguimento das atividades do ritual, e a preparação para o levantamento 
do mastro na Comunidade. Ao chegar na comunidade, foi realizado a 
preparação e ornamentação do mastro com frutas. 

Ademais, importante ressaltar que a Cacica Lutana Kokama foi a 
comunidade para conhecer as festividades em homenagem a São Benedito. 
Desse modo, ela acompanhou o momento em que os comunitários estavam 
ornamentando o andor de São Benedito para a procissão, e pôde estar junto 
no momento da saída do santo para a procissão nas ruas do bairro. A 
comunidade retribuiu a visita doando para a Comunidade Parque das Tribos 
cestas básicas que foram entregue pelas associadas Rosemary Alves, Rafaela 
Alves e Alana Alves na residência da Cacica Lutana. 

Outro momento que merece destaque foi o convite feito a Cacica Lutana 
para participar do dia dedicado a celebração da Mulher Negra Latino-
Americana e Caribenha, comemorado na data do dia 25 de julho. O evento 
acontece anualmente no Quilombo do Barranco e no ano de 2023 teve a sua 5º 
edição, que foi realizado no dia 30 de julho, em um domingo. 

Para celebrar a data a programação teve uma roda de conversa cujo 
tema foi: “Memórias de Plantação: A luta das mulheres afro-ameríndias 
amazônicas contra o racismo e desigualdades do cotidiano”. Além da Cacica, 
a roda de conversa teve a participação de Rafaela Fonseca, Jamily Souza, 
Keilah Fonseca, Valéria Baniwa, Izabel Munduruku. Em entrevista concedida 
Jamily reforçou a relevância do encontro entre as mulheres negras e 
indígenas: 

“Sempre o que gosto muito é a troca de experiências. Agora a gente 
vai ter a oportunidade de ter uma troca bem mais ampla. Vamos ter a 
oportunidade de conversar com as nossas parentes indígenas. Esse 
ano, durante a festa de São Benedito, criou esse laço muito forte com 
pessoal do Parque das Tribos [localizado no Tarumã, em Manaus]. Lá 
a gente já viu o desejo de fazer essa troca. Pra mim isso é algo que 
sempre temos nessas rodas. A gente leva para o resto das nossas 
vidas” (Jamily Fonseca, 2023 em entrevista ao jornal eletrônico Real 
Times 1). 

CONSIDERAÇÕES 

Na experiência relatada mulheres negras e indígenas ao se mobilizarem 
em torno da Festa de São Benedito e outras iniciativas, elas mostram como o 



 
ARTICULAÇÃO DE MULHERES NEGRAS E INDÍGENAS NA AMAZÕNIA: 

TECENDO REDES ANCESTRAIS NA FESTA DE SÃO BENEDITO DO QUILOMBO 

DO BARRANCO 

 

 

 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                          136 

poder da coletividade, da ancestralidade e do protagonismo feminino 
transcende barreiras simbólicas, materiais e epistêmicas, afirmando uma 
força que molda o presente e lança bases para o futuro de resistência e 
transformação, destacando a importância de seus diálogos para a construção 
de uma sociedade mais justa. 

A partir das articulações promovidas pelas mulheres negras e indígenas 
em suas comunidades, evidencia-se que sua presença nas cidades assume 
dimensões simbólicas, materiais e epistêmicas. Simbolicamente, a atuação 
dessas mulheres resgata e valoriza práticas ancestrais, transmitindo 
conhecimentos que desafiam narrativas coloniais e reafirmam identidades 
culturais por meio de rituais, celebrações e manifestações culturais, como a 
Festa de São Benedito no Quilombo do Barranco. Materialmente, tais 
mulheres mobilizam recursos, promovem a sustentabilidade local e 
garantem a preservação de territórios comunitários, sendo protagonistas em 
iniciativas de economia solidária e ações coletivas que transformam espaços 
urbanos em lugares mais equânimes. 

Epistemicamente, seu legado é forjado pela transmissão de saberes 
ancestrais e contemporâneos, constituindo redes de conhecimento que 
impactam políticas públicas e práticas sociais. No contexto atual, mulheres 
negras e indígenas desempenham papel fundamental nos diálogos 
articulados em defesa dos direitos individuais e coletivos. Por meio de 
lideranças comunitárias, encontros e alianças com movimentos sociais, elas 
fortalecem demandas por saúde, educação e reconhecimento cultural, 
reconfigurando espaços urbanos em territórios de resistência e 
transformação. Suas ações criam pontes entre o passado e o presente, criando 
redes de solidariedade que garantem a continuidade da luta pelos direitos das 
mulheres e de suas comunidades. 

Em suma, tais mulheres demonstram que seus esforços não são 
isolados, mas fazem parte de uma luta contínua e integrada pela construção 
de direitos, equidade e respeito às suas tradições e demandas de seus 
territórios. 

 

 

 



 
RANIELE ALANA LIMA ALVES 
RAFAELA ALIRIA LIMA ALVES 
LUTANA KOKAMA 
KEILAH MARIA DA SILVA FONSECA 
ROSEMARY AMANDA LIMA ALVES 
 

 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                           137 

 

REFERÊNCIAS 

AKOTIRENE, CARLA. INTERSECCIONALIDADE. SÃO PAULO: POLÉM, 2019.  

ALMEIDA, MARILÉA DE. TERRITÓRIO DE AFETOS: PRÁTICAS FEMININAS ANTIRRACISTAS 

NOS QUILOMBOS CONTEMPORÂNEOS DO RIO DE JANEIRO. HISTÓRIA ORAL. V.24, N.2, P. 
293-309, 2021. DISPONÍVEL EM: 

HTTPS://REVISTA.HISTORIAORAL.ORG.BR/INDEX.PHP/RHO/ARTICLE/VIEW/1209/106106
106287. ACESSO EM: 20 MAIO 2024.  

ALVES, RANIELE ALANA LIMA. REDES VIVAS NA AMAZÔNIA INDÍGENA URBANA: 

CARTOGRAFIA DO ACESSO AOS SERVIÇOS DE SAÚDE E PRODUÇÃO DO CUIDADO EM 

MANAUS/AM. DISSERTAÇÃO (MESTRADO EM CONDIÇÕES DE VIDA E SITUAÇÕES DE SAÚDE 

NA AMAZÔNIA) – INSTITUTO LÊONIDAS E MARIA DEANE, 2023. DISPONÍVEL EM: 

HTTPS://WWW.ARCA.FIOCRUZ.BR/HANDLE/ICICT/62879. ACESSO EM: 20 MAIO 2024. 

BRUM, ELIANE. BANZEIRO ÓKÒTÓ: UMA VIAGEM A AMAZÔNIA CENTRO DO MUNDO. SÃO 

PAULO: COMPANHIA DAS LETRAS, 2021. 

CARDOSO, CLAÚDIA PONS. AMEFRICANIZANDO O FEMINISMO: O PENSAMENTO DE LÉLIA 

GONZALEZ. REVISTA ESTUDOS FEMINISTAS, V. 22, N.3, P. 965-985, SET. 2014. 
DISPONÍVEL EM: 

HTTPS://WWW.SCIELO.BR/J/REF/A/TJMLC74QWB37TNWV9JKNBKK/#. ACESSO EM: 30 

ABR.2024. 

CARNEIRO, SUELI. ALIANÇA DE PARENTESCO. PORTAL GELEDÉS. SÃO PAULO. 27 JUL. 
2004. DISPONÍVEL EM: HTTPS://WWW.GELEDES.ORG.BR/ALIANCA-DE-PARENTESCO/. 
ACESSO EM: 30 ABR. 2024. 

DELEUZE, GILLES; GUATTARI, FÉLIX. MIL PLATÔS: CAPITALISMO E ESQUIZOFRENIA. 
TRADUÇÃO: PETER P. P; JANICE C.V.5. SÃO PAULO: EDITORA 34, 1997. 

ENCONTRO COM DEBATES E MÚSICA CELEBRA DIA DA MULHER NEGRA. REAL TIME 1, 

MANAUS/AMAZONAS: 24 DE JUL. 2023. EM: DIA-A-DIA. DISPONÍVEL EM: 

HTTPS://REALTIME1.COM.BR/ENCONTRO-COM-DEBATES-E-MUSICA-CELEBRA-DIA-
DA-MULHER-NEGRA/. ACESSO EM 30 MAIO 2024. 

GONZALEZ, LÉLIA. POR UM FEMINISMO AFRO-LATINO AMERICANO. RIO DE JANEIRO: 

ZAHAR, 2020.  

https://revista.historiaoral.org.br/INDEX.PHP/RHO/ARTICLE/VIEW/1209/106106106287
https://revista.historiaoral.org.br/INDEX.PHP/RHO/ARTICLE/VIEW/1209/106106106287
https://www.arca.fiocruz.br/handle/icict/62879
https://www.scielo.br/j/ref/a/TJMLC74qwb37tnWV9JknbkK/
https://www.geledes.org.br/alianca-de-parentesco/
https://realtime1.com.br/encontro-com-debates-e-musica-celebra-dia-da-mulher-negra/
https://realtime1.com.br/encontro-com-debates-e-musica-celebra-dia-da-mulher-negra/


 
ARTICULAÇÃO DE MULHERES NEGRAS E INDÍGENAS NA AMAZÕNIA: 

TECENDO REDES ANCESTRAIS NA FESTA DE SÃO BENEDITO DO QUILOMBO 

DO BARRANCO 

 

 

 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                          138 

GONZALEZ, LÉLIA. PRIMAVERA PARA AS ROSAS NEGRAS: LÉLIA GONZALEZ EM PRIMEIRA 

PESSOA. DIÁSPORA AFRICANA: EDITORA FILHOS DA ÁFRICA, 2018. 

HOOKS, BELL. OLHARES NEGROS: RAÇA E REPRESENTAÇÃO. SÃO PAULO: ELEFANTE, 2019.  

MARANGONI, VÍVIAN SILVA LIMA; DINIZ, GLAUCIA RIBEIRO STARLING; NEVES, 

ANDRÉ LUIZ MACHADO DAS; PONTES, MUNIQUE THERENSE COSTA DE MORAIS; 

MARTINS, GIZELLY DE CARVALHO. PANORAMA DAS CONDIÇÕES FEMININAS NO 

AMAZONAS: DO PERÍODO COLONIAL AO SÉCULO XX. INTERFACES CIENTÍFICAS - 

HUMANAS E SOCIAIS, [S. L.], V. 6, N. 1, P. 21–32, 2017. DOI: 10.17564/2316-
3801.2017V6N1P21-32. DISPONÍVEL EM: 

HTTPS://PERIODICOS.SET.EDU.BR/HUMANAS/ARTICLE/VIEW/3833. ACESSO EM: 18 ABR. 
2024. 

MÍDIA NINJA: POSSE DE SONIA GUAJAJARA E ANIELLE FRANCO#AOVIVO. MÍDIA NINJA, 

2023. 1 VÍDEO( 2H13MIN18S). 11 JAN. 2023. DISPONÍVEL EM: 

HTTPS://WWW.YOUTUBE.COM/LIVE/AEJYREDD0OW. ACESSO EM: 15 ABR. 2024.  

PASSOS, EDUARDO; BARROS, REGINA BENEVIDES DE. A CARTOGRAFIA COMO MÉTODO DE 

PESQUISA-INTERVENÇÃO. IN: PASSOS, E. ET AL.(ORG).PISTAS DO MÉTODO DA 

CARTOGRAFIA: PESQUISA-INTERVENÇÃO E PRODUÇÃO DE SUBJETIVIDADE. PORTO ALEGRE: 

SULINA, P.17-31, 2019.  

ROLNIK, SUELI. CARTOGRAFIA SENTIMENTAL: TRANSFORMAÇÕES CONTEMPORÂNEAS DO 

DESEJO. PORTO ALEGRE: SULINA; EDITORA DA UFRGS, 2011. 

ROMAGNOLI, ROBERTA CARVALHO. A CARTOGRAFIA E A RELAÇÃO PESQUISA E VIDA. 
PSICOLOGIA & SOCIEDADE, V. 21, N. 2, P. 166–173, MAIO 2009.DISPONÍVEL EM: 

CIELO.BR/J/PSOC/A/ZDCCTKBXYHJDVYL4VS8CXWH/ABSTRACT/?LANG=PT#. ACESSO 

EM: 15 ABR.2024. 

ROSA, VINÍCIUS ALVES. A COMUNIDADE DO BARRANCO DE SÃO BENEDITO EM MANAUS: 

PROCESSOS PARA O RECONHECIMENTO DO TERRITÓRIO QUILOMBOLA. 2018. 153 P.  
DISSERTAÇÃO (MESTRADO INTERDISCIPLINAR EM CIÊNCIAS HUMANAS)- ESCOLA 

SUPERIOR DE ARTES E TURISMO, UNIVERSIDADE DO ESTADO DO AMAZONAS, 

2018.DISPONÍVEL EM: 

HTTPS://POS.UEA.EDU.BR/DATA/AREA/DISSERTACAO/DOWNLOAD/34-1.PDF. ACESSO EM: 

15 ABR. 2024. 

SALLES, VICENTE. O NEGRO NO PARÁ, SOB O REGIME DA ESCRAVIDÃO. RIO DE JANEIRO. 
FUNDAÇÃO GETÚLIO VARGAS: UNIVERSIDADE FEDERAL DO PARÁ, 1971.  

https://pos.uea.edu.br/data/area/dissertacao/download/34-1.pdf


 
RANIELE ALANA LIMA ALVES 
RAFAELA ALIRIA LIMA ALVES 
LUTANA KOKAMA 
KEILAH MARIA DA SILVA FONSECA 
ROSEMARY AMANDA LIMA ALVES 
 

 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                           139 

SAMPAIO, PATRÍCIA MELO. O FIM DO SILÊNCIO: PRESENÇA NEGRA NA AMAZÔNIA. 
BELÉM, EDITORA AÇAI/CNPQ, 2011. 

SEXTA BLACK: QUEM É INDÍGENA NO BRASIL?(ENTREVISTA COM LIAN GAIA) – 3ª 

TEMPORADA. SÃO PAULO: GLOBO PLAY, 2023. 1 VÍDEO (24 MIN). DISPONÍVEL EM: 

GLOBOPLAY. GLOBO.COM. ACESSO EM: 30 MAIO 2024. 

SILVA, JAMILY SOUZA. A FESTA DE SÃO BENEDITO NO BAIRRO DA PRAÇA 14. IN: 

SAMPAIO, PATRÍCIA MELO (ORG). O FIM DO SILÊNCIO: PRESENÇA NEGRA NA AMAZÔNIA. 
BELÉM, EDITORA AÇAI/CNPQ, P. 173-190, 2011. 

SILVA, LEONARDO HENRIQUE SCANTBELRUY LEITE DA. DIÁLOGOS EM RESISTÊNCIA: O 

TECIDO CIRCENSE E O QUILOMBO URBANO BARRANCO DE SÃO BENEDITO. 2017. 61 P.  
(TRABALHO DE CONCLUSÃO DE CURSO) – ESCOLA SUPERIOR DE ARTES E TURISMO, 

UNIVERSIDADE DO ESTADO DO AMAZONAS, 2017. DISPONÍVEL EM: 

HTTPS://RI.UEA.EDU.BR/SERVER/API/CORE/BITSTREAMS/1ED3186A-6AF8-418F-
BF87-CA02B3B31F1F/CONTENT. ACESSO EM: 15 ABR. 2024. 

SILVA, RAFAELA FONSECA. O PROTAGONISMO DAS MULHERES DO QUILOMBO URBANO DE 

SÃO BENEDITO E QUILOMBO RURAL DO ANDIRÁ-MANAUS/AM: LIDERANÇA, MOVIMENTO 

E RESISTÊNCIA PARA COMBATER A INVISIBILIDADE. TRABALHO DE CONCLUSÃO DE CURSO 

(PÓS-GRADUAÇÃO) PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM DESENVOLVIMENTO, 

ETNICIDADES E POLÍTICAS PÚBLICAS NA AMAZÔNIA – INSTITUTO FEDERAL DE EDUCAÇÃO, 

CIÊNCIA E TECNOLOGIA DO AMAZONAS – IFAM. 2019. 

SILVA, RAFAELA FONSECA; NORMANDO, TARCÍSIO SERPA. CRIOULAS DO QUILOMBO E 

AS FRONTEIRAS ANTIRRACISTAS. ANAIS DO VII SETA- SIMPÓSIO EM ENSINO TECNOLÓGICO 

DO AMAZONAS: ENSINO TECNOLÓGICO EM CONTEXTO: LIMITES E POSSIBILIDADES PARA O 

SÉCULO XXI. (ORGS. NORMANDO, T. S. ET AL. P. 26-34, 2022.DISPONÍVEL EM: 

HTTPS://DRIVE.GOOGLE.COM/FILE/D/1NZHZVNUJ69M_DY1GDOXOPZMZOTRTT-
L2/VIEW.ACESSO EM: 30 ABRI. 2024. 

TORRES, IRAILDES CALDA. A FORMAÇÃO SOCIAL DA AMAZÔNIA SOB A PERSPECTIVA DE 

GÊNERO. ANAIS DO FAZENDO GÊNERO 8 – CORPO, VIOLÊNCIA E PODER, 2008. DISPONÍVEL 

EM: 

HTTP://WWW.WWC2017.EVENTOS.DYPE.COM.BR/FG8/STS/ST19/IRAILDES_CALDAS_T
ORRES_19.PDF. ACESSO EM 25 MAIO 2024. 

https://ri.uea.edu.br/server/api/core/bitstreams/1ed3186a-6af8-418f-bf87-ca02b3b31f1f/content
https://ri.uea.edu.br/server/api/core/bitstreams/1ed3186a-6af8-418f-bf87-ca02b3b31f1f/content
https://drive.google.com/file/d/1nzhzvnuj69m_dy1gdoxopzmzotrtt-l2/view.Acesso
https://drive.google.com/file/d/1nzhzvnuj69m_dy1gdoxopzmzotrtt-l2/view.Acesso
http://www.wwc2017.eventos.dype.com.br/fg8/sts/ST19/Iraildes_Caldas_Torres_19.pdf
http://www.wwc2017.eventos.dype.com.br/fg8/sts/ST19/Iraildes_Caldas_Torres_19.pdf

