
ARTIGOS – DOSSIÊ 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23– 2025.1                                                                                72 

 

O RITMO DO GAMBÁ AMAZÔNICO:  

PRESENÇA NEGRA E RESISTÊNCIA CULTURAL 

Arthur Figueira do Nascimento  
Mestrando do Programa Interdisciplinar em Ciências Humanas (PPGICH-UEA). 

Yomarley Lopes Holanda  
Doutor e Mestre em Sociedade e Cultura na Amazônia (PPGSCA-UFAM). 

 

Resumo: A presente pesquisa buscou abordar o ritmo do Gambá enquanto 
festividade popular da Amazônia. Os festejos populares na região são marcas 
de nosso processo histórico, composto por elementos populares ligados à 
tradição católica na região. O gambá é uma mescla de ritmos africanos e 
indígenas e também pode ser definido como um símbolo cultural da presença 
negra na Amazônia a partir de seus instrumentos bases e seus cantos. Para 
além do protagonismo popular, o festejo representa um diálogo 
interdisciplinar entre ciências humanas em alusão aos processos e as formas 
pelas quais se dá essa manifestação cultural. A metodologia utilizada se 
constitui em uma revisão bibliográfica a partir de uma abordagem qualitativa.  
Lançamos mão das leituras de Ávila (2016); Braga (2004); Holanda (2011) 
entre outros autores que nos auxiliaram na compreensão desta manifestação 
cultural genuinamente negra e amazônica. 

Palavras-chave: Gambá Amazônico; Festejos populares; Presença negra; 
Manifestação cultural. 

Abstract: This research sought to address the rhythm of the Amazonian 
Gambá as a popular festival in the Amazon. Popular celebrations in the 
Amazon are marks of our historical process, composed of popular elements 
linked to the Catholic tradition in the region, the possum is a mix of African 
andu indigenous rhythms a cultural symbol of the black presence in the 
Amazon based on its basic instruments and songs, and in addition to its 
popular protagonism.an interdisciplinary dialogue between human sciences 
in reference to the processes and ways in which this cultural manifestation 
takes place. The methodology used was a bibliographic review based on a 
qualitative approach. We made use of readings by Ávila (2016); Braga (2004); 
Holanda (2011) among other authors who helped us understand this 
genuinely black and Amazonian cultural manifestation. 

Keywords: Amazonian Possum; Popular celebrations; Black presence; 
Cultural manifestation. 

 



ARTHUR FIGUEIRA DO NASCIMENTO  
YOMARLEY LOPES HOLANDA  
 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23– 2025.1                                                                                73 

 

INTRODUÇÃO 

Os festejos populares na Amazônia são marcas de nosso processo 
histórico, compondo-se como elementos de cunho popular ligados à tradição 
Católica na região, porém modificados em decorrência de influências 
culturais como é o caso do ritmo do Gambá Amazônico. Espalhado em várias 
localidades da Amazônia brasileira que guardam resquícios dessa devoção 
popular aos Santos Católicos, esse ritmo representa uma força de resistência 
da cultura africana e prova de sua presença e expressão em nossa região. 

Na primeira seção do trabalho nos dedicamos a explorar o que seria a 
ideia de festejos populares na Amazônia tendo em vista a própria trajetória de 
como esses processos ocorrem na região, discutindo ideias que são 
constantes na realização dessas festas populares, tais como as dimensões 
desses festejos e sua importância para as sociedades. Para Paes Loureiro 
(1995) a poética amazônica está envolta em uma aura de misticismo que 
perpassa não somente a composição artística, mas também a vida em geral, 
essa poética do imaginário está presente na execução e concepção das 
manifestações culturais. 

Em seguida, tecemos considerações do processo de colonização na 
Amazônia, versando sobre as questões de agrupamentos missionários, das 
legislações que guiaram este período da nossa história, em que a mão de obra 
negra e indígena fora utilizada para os mais diversos fins. Foram muitos os 
papéis desses personagens dentro do contexto social. Procuramos esboçar a 
escravidão negra africana no que consiste aos processos legais e a posição do 
Estado brasileiro quanto a abolição. A presença indígena é um processo que 
anda junto quando falamos de manifestações simbólicas na região, uma vez 
que a mão de obra indígena é utilizada na Amazônia em um processo de situar 
o ritmo do Gambá com as suas singularidades, como a presença dos tambores 
africanos. Um olhar a partir dos estudos culturais assim como voltado a parte 
da musicologia entendendo a instrumentação do ritmo, sua finalidade e suas 
características enquanto elemento simbólico representativo da cultura e da 
resistência africana na Amazônia. Trazido aqui o Gambá, de partes diferentes 
da Amazônia, nota-se a abrangência do ritmo e sua potência cultural.



O RITMO DO GAMBÁ AMAZÔNICO:  
PRESENÇA NEGRA E RESISTÊNCIA CULTURAL  
 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                               74 

 

FESTEJOS POPULARES 

Durand (2001) pensa que os sujeitos possuem papel ativo nas dinâmicas 
que são desenvolvidas nas culturas, operando com o elemento simbólico, 
sendo este imaginário particular de cada cultura, gerando, a partir deste 
código, símbolos elementos intelectuais expressos em forma de poesia, 
música, literatura, mesmo na denominação dos seres e objetos na 
organização e convívio social. “Todas essas ações fazem parte do que o autor 
convencionou chamar de ‘trajetos antropológicos’ percorridos por sujeitos 
com propósitos de satisfazer ‘pulsões’ subjetivas e dar conta da própria 
condição objetiva da vida em sociedade. Nas palavras do autor” (Braga, 2004 
p. 03). Segundo Braga (2004), o processo de implementação dos festejos 
populares católicos remonta aos  anos de 1700  ocorrendo a difusão dessas 
festas de cunho popular. O conjunto de transformações administrativas e 
sociais pelo qual passava a Amazônia culminam em um processo que o autor 
chama de “caboclização” da Amazônia. Tendo festas religiosas e populares 
registradas em meados do século XVIII, por relatos de cronistas, como o caso 
do missionário João Daniel, entre os anos de 1741 e 1757.  

O gambá é um representante destes festejos populares  enquanto ato de 
resistência negra africana na Amazônia mas também disposto nestes 
contextos sociais, possuindo características similares no que diz respeito a 
sua origem e função social. “A igreja católica tomou parte da colonização 
europeia portuguesa da Amazônia, influenciando inclusive em práticas 
culturais de índios, negros e brancos da Colônia e do próprio Império”. 
(Braga, 2004, p. 10). Para Monteiro (2011) o Gambá possui duas dimensões 
que implicam em suas formas de ser executado, sendo as dimensões do 
religioso e do profano. Quando apresentado em forma religiosa, o ritmo 
possui um caráter de solenidade, uma batida mais tranquila é utilizada 
somente marcando o tempo da música a partir de tamborinho em 
acompanhamento com as rezas, ladainhas e orações, resquícios do processo 
de catequização imposto na região. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
ARTHUR FIGUEIRA DO NASCIMENTO  
YOMARLEY LOPES HOLANDA  
 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                               75 

 

 
Figura 1- Rei e Rainha do Gambá Comunidade do Pinhel, rio Tapajós/PA 

 
Fonte: Ávila, 2016. 

 

Na dimensão do profano que ocorre posteriormente às celebrações 
religiosas, a festa passa para o barracão da comunidade onde ocorrem, nesse 
momento, danças, brincadeiras até o amanhecer ao ritmo da dança do Gambá 
Amazônico. No que consiste aos registros históricos e etnográficos acerca das 
festas populares na Amazônia se constituem em um universo amplo de 
indícios, relacionadas muitas das vezes ao calendário festivo da igreja 
católica, “enquanto datas alusivas aos santos católicos. Estas datas 
comemorativas fazem menção ao dia de morte das santidades e em apenas 
duas situações à natividade” (Braga, 2004, p. 11). De acordo com o autor, é o 
caso do nascimento de São João Batista, no dia 24 de junho realizado no verão 
amazônico, bem como o nascimento do Menino Jesus, no dia 25 de dezembro. 
O verão amazônico é o tempo mais favorável ao homem amazônico em que 
este pode obter suas produções no cultivo de várzea, realizar suas andanças, 
e festejar seus santos. 

No que tange ao universo dos significados simbólicos presentes nas 
categorias de participantes das festas amazônicas, se constitui uma ideia de 
um suposto  caractere de homem caboclo em linguagem que tende para o mito 
e celebração das origens primitivas dos povos originários bem como exaltação 
da Mãe Terra ou assumindo um caráter mais ambientalista em defesa  dos 
seres humanos, em busca de solidariedade global, “tal como acontece 
anualmente no Festival Folclórico dos bois-bumbás de Parintins e em outras 
festas contemporâneas da região amazônica (Braga, 2004, p. 14).  Indígenas 
e negros nesse sentido são colocados nessa posição de uma imagem de 
caboclo. Por isso é muito importante ressaltar, por meio de elementos 
simbólicos da cultura amazônica como o Gambá, a singularidade desses 
movimentos no que tange a suas origens, embora façam parte de um mesmo 
contexto. 



O RITMO DO GAMBÁ AMAZÔNICO:  
PRESENÇA NEGRA E RESISTÊNCIA CULTURAL  
 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                               76 

 

 
Figura 2- Grupo de adolescentes se divertem dançando  

o gambá. Comunidade sateré-mawé do Flechal. Rio Urupadi. 

 

Fonte: Ávila, 2016. 
 

Segundo Holanda (2010), as festa populares mantêm a noção de 
unidade nas comunidades estreitando os laços a parte religiosa e lúdica 
enquanto intrínsecas, entre estas o Sairé de Alter do Chão e o boi-bumbá de 
Parintins como exemplos, “é percebido nas ladainhas que precedem o 
festival, no sentido de ‘boi de promessa’, nas alegorias e toadas que 
homenageiam Nossa Senhora do Carmo. Padroeira local. Logo são cruciais 
tanto as cerimônias religiosas quanto as festivas para reavivar os laços 
sociais” (Holanda, 2010, p. 83). 

É importante ressaltar que as festas populares na Amazônia preservam 
suas identidades, como no caso do Gambá a identidade de origem africana, 
atizando-se a outros elementos em maior ou menor escala, contudo são 
testemunhos da história da presença e resistência negra e indígena na 
Amazônia. “Na festa dos bois-bumbás de Fonte Boa ocorre esta dinâmica 
entre a bagagem tradicional trazida pelos velhos colocadores de boi, que 
ainda mantém simbolicamente o auto de morte e ressurreição dos 
personagens antigos e algumas formas de lazer da brincadeira” (Holanda, 
2010, p. 97). 

COLONIALISMO NA AMAZÔNIA 

A presença africana na Amazônia para Cavalcante (2020), se dá a partir 
dos anos finais do século XVII, a legislação favorecera a intensificação do 
tráfico negreiro no século XVIII “quando as ações administrativas 
implementadas pelo secretário de Estado do Reino, Sebastião José de Carvalho 
e Melo. As chamadas ‘reformas pombalinas’ intensificaram a entrada de 



 
ARTHUR FIGUEIRA DO NASCIMENTO  
YOMARLEY LOPES HOLANDA  
 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                               77 

 

africanos no Grão-Pará e Maranhão e estabeleceram redes de abastecimento 
e escoamento dos produtos das lavouras, tais como o arroz, o algodão, e 
demais produtos da floresta - cacau, salsaparrilha, cravo, entre outros” 
(Alonso, 2009 apud Cavalcante, 2020, p. 40). De acordo com o autor, as ordens 
régias buscavam incentivar a agricultura para exportação e fortalecer 
controle militar da região em uma tentativa de inserção da Amazônia na 
economia Atlântica. 

A massa de escravizados africanos embarcados em navios capturados 
em diversos portos africanos deu número a mão de obra de senhores das 
capitanias do Nortistas até o início do século XIX, no decorrer do processo 
abolicionista atuando em atividades diversas, sendo nas lavouras de cacau, na 
pecuária ou ainda escravos do lar. Como em toda a América Portuguesa, 
Espanhola, Inglesa, Francesa, ou melhor dizendo, em todas as colônias 
europeias, a utilização de mão de obra escravizada advinda da África fora uma 
prática recorrente e de grande intensidade, na Amazônia o processo não foi 
diferente.  

Desde o início do século XIX, o Brasil ainda Colônia Portuguesa realizou 
tratados com a Inglaterra acerca do tráfico negreiro vindo da África, 
posteriormente, após sua independência e a constituição da situação de 
império das américas, a legislação se modifica lenta e gradualmente em 
relação a abolição da escravidão no Brasil. No ano de 1810 de acordo Ricupero 
(2012) em Brasil Nação, o então príncipe regente D. João firmou com a 
Inglaterra o tratado da aliança e da amizade, no qual este se comprometia a 
acabar gradualmente com a prática do tráfico negreiro nos domínios 
portugueses. Em Viena (1815), a Inglaterra proíbe o tráfico negreiro acima da 
linha do equador, e passa a revistar os navios naquele percurso do oceano 
Atlântico. Em 1827, é determinado pela mesma o fim do tráfico negreiro. 

No Brasil, temos, em consequência desta pressão internacional, a Lei 
Feijó que proibia o tráfico negreiro no império do Brasil, dessa forma, todos 
os africanos transportados a partir desse período se constituíam nas letras da 
lei legal livres, então cabia ao Estado a sua tutela, no Brasil eram chamados de 
africanos livres e passavam então por um processo que visava a sua inserção 
a sociedade como afiram Beatriz Mamigonian (2017) estes deveriam ser 
submetidos a quatorzes anos de trabalho obrigatórios, se encontravam em 
uma condição entre a liberdade e a escravidão perante a lei, após o referido 
período seriam então seriam então plenamente livres. Porém o tráfico 
negreiro após 1835 retorna com mais força de com destacam Marquese e 
Tomich (2009) em Brasil Imperial Volume II ao dissertarem sobre o Vale do 
Paraíba escravista, tendo se intensificado o volume de negros provindos do 



O RITMO DO GAMBÁ AMAZÔNICO:  
PRESENÇA NEGRA E RESISTÊNCIA CULTURAL  
 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                               78 

 

tráfico para abastecer as fazendas cafeicultoras da região no interim de 1835 
a 1850. 

Helena Machado (2009) afirma que durante os anos de 1880 o clima 
político e social do império era de muita efervescência no sentido da abolição 
da escravidão, estando o movimento abolicionista que, por sua vez, tinha 
presentes em sua liderança negros e mestiços como Luís Gama e José do 
Patrocínio, estado presente em diversa ocasiões de fugas e rebeliões escravas. 
Os inquéritos policias mostram que os negros escravizados muitas vezes se 
rebelavam contra seus algozes, e nos mostra também a dura repressão das 
forças policias ainda obrigados pelas letras da lei a defender o direito dos 
proprietários escravistas. Em meio a essa turbulência social, ocorre a Lei 
Áurea de 1888, que se concretizou no dia 13 de maio deste ano sendo Assinada 
pela princesa Isabel devido à ausência de seu pai D. Pedro II, portanto regente 
do Brasil na Ocasião, abolindo, por fim, a prática da escravidão no Brasil. 

MOTIVAÇÕES E ASPECTOS DO PROCESSO DE COLONIZAÇÃO DA AMAZÔNIA BRASILEIRA 

As expedições portuguesas na Amazônia, de acordo com Santos (2002), 
ocorreram durante o momento da história em que as coroas portuguesas e 
espanholas estavam sob o comando de um único monarca, o rei Felipe II, 
avançando o marco de Tordesilhas durante a União Ibérica e tinham objetivos 
estratégico-militares-econômicos, sistema colonial empreendido na 
Amazônia possuía suas peculiaridades entre estas a utilização de mão de obra 
indígena, possuindo legislação especifica que sofreu variações ao longo do 
tempo histórico,  com diferenciações entre as categoria de índios. Devido a 
presença de holandeses e franceses na região amazônica, se fez necessário 
aos portugueses criação de fortes militares e povoamentos, para início a um 
processo de ocupação e colonização do território amazônico. O autor destaca 
que após a expulsão dos franceses do Maranhão, o capitão-mor Francisco de 
Alencar Castelo Branco fora incumbido pelo Capitão Alexandre de Moura do 
avanço até o que seria hoje o Estado do Pará, fundando logo após sua chegada 
um forte na localidade onde se daria início a atual cidade de Belém, embora 
não tenha havido, até então, ataques bélicos por parte dos nativos que ali 
habitavam. 

A utilização de mão de obra indígena é a marca da colonização lusitana 
na Amazônia, diferindo do restante do país nesse último sentido, bem como 
as alianças bélicas entre portugueses e tribos indígenas para combater 
inimigos em comum. De acordo com Perrone-Moisés (1992), para a categoria 
de índios mansos, a legislação da colônia oferecia benefícios como a proteção 
contra a escravidão, seu trabalho era remunerado, embora por vezes pago aos 
missionários, ou a leigos que estivessem dirigindo a missão, aos índios que 



 
ARTHUR FIGUEIRA DO NASCIMENTO  
YOMARLEY LOPES HOLANDA  
 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                               79 

 

não fossem aliados (quando permaneciam em suas tribos), ou aldeados (que 
moravam na missão), poderia esse segundo grupo ser feito cativo por meio de 
resgates ou de guerras justas, sendo empregados nas diversas funções da 
colônia entre estas serviços, dos missionários e dos colonos leigos.  O 
Diretório dos índios consiste em um conjunto de leis, que surge dentro de um 
contexto político-econômico-social singular em Portugal, determinava 
acerca das atribuições que os indígenas poderiam exercer dentro da colônia, 
bem como sua condição legal, assim como uma nova política indigenista por 
parte da coroa, tal conjunto de deliberações não obteve êxito, fracasso 
destacado por seus críticos. 

As vilas continuam sob administração dos colonos; nos aldeamentos os 
principais dos indígenas iriam exercer algumas funções dentro da 
administração sob o comando da figura do diretor de índios. O documento 
ainda versa sobre a obrigatoriedade do uso de vestimentas no padrão europeu 
pelo indígenas,  bem como a adoção de sobrenomes portugueses por parte dos 
mesmos, o plantio de roças para produção de farinha de mandioca, para seu 
consumo e abastecimento das vilas e povoados, assim como de feijão, arroz, 
e milho, todas essas atividades fiscalizadas pelo diretor de índios, incumbido 
também da cobrança dos dízimos aos nativos, e do recebimento e repasse em 
parte dos salários dos trabalhadores indígenas que agora passam ser “livres” 
perante a legislação, se destaca ainda a obrigatoriedade do ensino da língua 
portuguesa e a proibição das línguas nativas, e não esquecendo do incentivo 
aos casamentos Inter-étnicos. 

Durante a duração a vigência do Diretório Pombalino na Amazônia os 
nossos povos originários resistiram de diferentes formas ante as medidas 
expostas neste documento, podemos destacar diferentes episódios de embate 
bélico como o caso dos Muras e dos Mundurucus, que geraram muitos 
entraves nas povoações portuguesas do período, demandando muitos 
esforços do poder real para contê-los. Uma outra frente dessa análise 
corresponde a introdução dos indígenas nas funções públicas das colônias 
como uma outra forma de resistência e de protagonismo.  Como afirma Santos 
(2002) os Muras ficaram conhecidos na historiografia, e no ideário social 
como os vilões da Colônia, como os “entraves” ao desenvolvimento das 
povoações portuguesas, muito por conta dos relatos da época, fontes que nos 
fornecessem o ponte de vistas tão somente dos colonizadores, feitas as 
devidas ressalvas podem fazer parte de um panorama deste cenário de 
conflitos bélicos e de resistência a invasão estrangeira por parte do grupo dos 
Muras. 

 Um outro aspecto da resistência indígena contra a dominação colonial 
se expressava em sua adaptação ao contexto social que surgia. De acordo com 



O RITMO DO GAMBÁ AMAZÔNICO:  
PRESENÇA NEGRA E RESISTÊNCIA CULTURAL  
 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                               80 

 

Coelho (2006), os indígenas na província do Grão-Pará ocuparam posições de 
destaque na administração colonial como Juízes, oficiais do Exército, ou ainda 
Principais que ocupavam o lugar dos chefes indígenas. As autoridades das 
colônias usaram essa tradição das chefias para o cargo, pois estes seriam mais 
práticos para lidar com a questão dos aldeamentos, que seriam subordinados 
aos Diretores de índios, correspondências a coroa portuguesa de indígenas 
solicitando a resolução de problemas como a última instância de apelação, 
podendo assim visualizar a adaptação dos indígenas ao sistema colonial. 

O RITMO DO GAMBÁ AMAZÔNICO 

Os registros mais antigos da prática do gambá remontam ao século XIX, 
em documento da imprensa local “Em 1870, o Jornal do Comércio do 
Amazonas publicou uma carta enviada de Serpa, hoje Itacoatiara, [...] notícia 
sobre a prática do Gambá. Sem divulgar seu nome civil, o autor optou pelo 
pseudônimo “O adivinhador de balaios” (Cavalcante, 2020, p. 30-32). De 
acordo com o autor nesse relato, se faz um apanhado da situação política, 
social e cultural daquela localidade. Esta publicação teria como objetivo 
convencer de que havia se instalado a depravação, e a corrupção em Serpa, 
uma vez que neste relato as autoridades políticas da cidade haviam se 
corrompido, protegendo criminosos que haviam furtado o cofre da Câmara 
Municipal, e beneficiando-se deste ato e ainda utilizando de violência para 
incriminar seus adversários políticos.  

A Coroa Portuguesa desde o século XIX buscou, por meio da Igreja 
Católica e das Instituições militares, demarcar o território amazônico se 
fazendo presente através destas instituições, trazendo a ideia de depravação 
e marginalização da cultura indígena e africana, sendo condenados e 
perseguidos tais manifestações culturais. O adivinhador de balaios em seu 
relato demonstra esse contexto político cultural da Amazônia do século XIX. 

Para Cavalcante (2020), no século XIX é nítido que a preocupação com 
a questão do controle social das populações dos interiores da Amazônia foi 
foco das autoridades estabelecendo uma ideia de bons costumes, ou seja, os 
costumes que simulavam uma falsa europeização, excluindo as 
singularidades das populações indígenas e africanas, condenando dentro do 
contexto social, calcados em sua interpretação dos ideias católicos 
executavam a dupla condenação na parte religiosa e cível “O Gambá, ‘essa 
manifestação própria da alegria dos africanos’, [...] é representado de forma 
irônica na narrativa da carta, ou seja, é incorporado como expressão de uma 
tragédia civilizatória” (Cavalcante, 2020, p. 39). 

 

 



 
ARTHUR FIGUEIRA DO NASCIMENTO  
YOMARLEY LOPES HOLANDA  
 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                               81 

 

 
Figura 3-Círio fluvial. Comunidade do Pedreiro, rio Urupadi 

 

Fonte: Ávila, 2016. 
 

Figueiredo & Carvalho (2019) argumentam acerca da definição do que 
seria o ritmo do Gambá Amazônico sendo este composto por “expressões 
musicais elaboradas em torno de tradições supostamente afro-ameríndias 
baseadas no toque ritualístico de três tambores feitos de madeira e couro 
animal. Dependendo das particularidades locais” (Figueiredo & Carvalho, 
2019, p. 443), os toques dos tambores podem ser acompanhados por vozes 
que cantam as folias e músicas para a dança. O Gambá sempre está ligado a 
complexos rituais de trocas tanto materiais quanto simbólicas. Na cidade de 
Almeirim, a tradição do Gambá para São Benedito busca cerca de 130 anos, 
executado e transmitido por homens e mulheres sendo uma tradição familiar. 
No município há uma família já encarregada de sua execução anualmente 
“várias gerações da família Castro, uma família negra oriunda de Gurupá, no 
Pará. Juntamente a seus com amigos e parentes, os Castros comandam os 
ritos durante as festividades de São Benedito” (Figueiredo; Carvalho, 2019, p. 
442).  

A festa dura por dez dias seguidos na cidade perpassando por 
comunidades rurais próximas ao núcleo urbano do município, os grupos são 
compostos por foliões todos são do sexo masculino, e dançarinos de ambos os 
sexos. Todos podem aproveitar a folia do gambá, cantando, dançando e 
acompanhando a festa, os foliões de iniciam, conduzem e encerram as 
sessões de canto e dança, os dançarinos obedecem às suas ordens dentro do 
ritual (Figueiredo; Carvalho, 2019, p. 442). A questão das comidas é uma parte 
integrante das festas do Gambá estando dispostas em duas mesas na primeira 
mesa somente os foliões podem comer, as comidas são servidas de acordo 
com a hierarquia. Após a refeição todos se levantam como forma de 
retribuição pela comida, tocando dois tambores do conjunto do gambá 



O RITMO DO GAMBÁ AMAZÔNICO:  
PRESENÇA NEGRA E RESISTÊNCIA CULTURAL  
 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                               82 

 

cantando em agradecimento através de versos que saúdam aos anfitriões. “Só 
então os demais convivas são autorizados a se servirem. Quando todos 
tiverem terminado a refeição, os foliões arriam os tambores e ensejam uma 
despedida, agradecendo e dando adeus aos presentes” (Figueiredo; Carvalho, 
2019, p. 443).  

No município de Borba, localizado no Baixo Amazonas, o Gambá é uma 
festa tradicional igualmente a Almeirim no Pará. “Em 1909 já se ouvia falar 
na história do gambá, já se tinha uma preocupação em falar no assunto para 
entender de onde partia essa historicidade. Em 1945 os jovens fugiam pra 
dançar, os chamados foliões da irmandade de São Benedito” (Diniz, 2021, p. 
30-31). Devido as dificuldades, os foliões saíam pela beirada do rio Madeira 
para “tirar a esmola” como eles falam, angariando recursos para o festejo 
advindo de seus trabalhos com a farinha, criação de porcos, galinhas, ovos e 
outros alimentos que eram arrecadados pelos foliões nesse ajuri realizado 
para prestigiarem a festa de São Benedito. O ritmo do Gambá foi se integrando 
aos demais estilos para compor sua sonoridade atual estando presentes 
ritmos como os de terremoto, Xote, Valsa e Mazurca. O local de realização 
desta festa tradicional era inicialmente apenas os salões de festa, depois se 
começava as danças como já conhecidas e queridas do público como do João 
Barateiro, Quatipuru e dói-dói carão. Letras estas que perpassam de geração 
após geração preservando certa identidade a este ritmo. 

 
Figura 4- Os mestres tiram a ladainha. Comunidade São Francisco do Pupunhal 

 

Fonte: Ávila, 2016. 
 

Segundo Monteiro (2004), o Gambá está muito ligado aos ritos da igreja 
Católica na região amazônica em detrimento dos festejos populares dos 
santos católicos, novenas, ladainhas versos em latim em homenagem a Jesus 
Cristo, Nossa Senhora, e aos santos, “o sr. Wellington Sateré, agricultor 
aposentado e estudioso indígena, em entrevistas que antecederam o período 
em que passei em campo, me informou inclusive, que o canto do gambá foi 



 
ARTHUR FIGUEIRA DO NASCIMENTO  
YOMARLEY LOPES HOLANDA  
 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                               83 

 

ensinado pelos jesuítas” (Monteiro, 2004, p. 55). Sendo o canto polifônico 
utilizado em dias de festa e nos domingos e o canto monofônico em dias da 
semana santa e nas ladainhas, sendo os tambores de indígenas. Monteiro 
(2004) afirma ter ouvido esses relatos em terras Saterê, sendo assunto ainda 
bastante controverso. Uma vez que na musicologia é lugar comum entre os 
pesquisadores que os tambores não são relativos a cultura indígena da região 
das terras baixas. 

Martius e Spix já no século XIX relataram acercas dos trocanos que 
consistiam em tambores de fenda simples utilizados como forma de 
comunicação entre grupos Miranha da região de Tefé. Karl v.d também relata 
acerca de tambores de tronco oco entre os Bakairi e Kamaiurá. 

Figura 5- Trocanos 

 
 

Fonte: Monteiro, 2004. 
 
 

A questão da forma da fenda varia muito de uma etnia para outra, ou 
ainda adentro de uma mesma etnia. De acordo com o autor, no território do 
Uaupés, estes mesmos possuem uma armação no rio Xingú por outro lado este 
instrumentos ficavam diretamente no chão. O que Koch-Grünberg ressaltava 
neste instrumento dos Tukano, tem como diferencial a parede transversal 
colocada no centro e sua estreita fenda. Para Koch-Grünberg apud Ávila 
(2016), possui uma linguagem de comunicação não tendo relação aos 
instrumentos do mesmo gênero encontrados no Congo africana. Na América 
do Sul estes instrumentos exerciam tão somente uma linguagem de 
comunicação para aparato de alarme. 

De acordo com Ávila (2016), a missão de Maguases (atual cidade de 
Maués) fora fundada no ano de 1669 pelos missionários jesuítas entre os 
indígenas Maraguases (atuais Sateré-Mawé), com um núcleos volátil destes 
missionários padres estabelecidos entre os Tupinambarana. No entanto, a 
missão foi crescendo por meio da prática dos descimentos dos indígenas e 



O RITMO DO GAMBÁ AMAZÔNICO:  
PRESENÇA NEGRA E RESISTÊNCIA CULTURAL  
 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                               84 

 

cresceu até que chamasse a atenção dos Jesuítas que estabeleceram residência 
permanente até o ano de 1759, época em que em razão do diretório pombalino 
(já explorado aqui anteriormente) e suas implicações na região amazônica os 
mesmos foram expulsos do território. Essa presença da Igreja Católica em 
Maués retorna em 1798 a partir dos missionários carmelitas. São agrupadas 
243 famílias de índios Maués e Mundurucus para a formação da povoação de 
Uacituba, em pouco tempo nomeada de Luséa e depois Maués. Entre idas e 
vindas transitadas pelas diferentes legislações vigentes e passando por outros 
nomes em 4 de novembro de 1892, a cidade ganha o status de município e seu 
nome definitivo de Maués, onde hoje o Gambá é ainda uma festa tradicional e 
conhecida. 

 

Figura 6- Gambá e seu tocador. Festa de São Lázaro, Caapiranga –Mirim (Manacapuru), 
1954.  A imagem do Livrornal de Mário Ypiranga  

 

Fonte: Ávila, 2016 
 

Ávila (2016) argumenta que, embora a festa do Gambá esteja 
intimamente ligada aos cultos populares da Amazônia, ela sofre um grande 
choque com a implantação a partir da década de 1970 das missões 
protestantes na região, “novas comunidades e visões de mundo vão se 
multiplicando pela região. Muitas comunidades que conhecemos são fruto da 
cisma de evangélicos e católicos. Essa talvez seja uma das razões para o 
declínio das festas de santo e da própria expressão do gambá na região” 
(Ávila, 2016, p. 58) 

 

 



 
ARTHUR FIGUEIRA DO NASCIMENTO  
YOMARLEY LOPES HOLANDA  
 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                               85 

 

UM OLHAR DA MUSICOLOGIA  

Para Monteiro (2011), que observa o Gambá enquanto músico de 
formação, a chegada dos tambores africanos no Brasil se dá com o advento do 
processo da escravidão africana no Brasil, a partir da costa do país nos estados 
da Bahia e do Maranhão “que nos convence que, de fato, o Gambá veio do 
Nordeste para o Norte do Brasil, são dados coletados no interior do município 
de Maués, onde nos foram fornecidos inclusive, o nome do mais antigo dos 
‘Mestres de Gambá’ ainda vivos” (Monteiro, 2011, p. 15). Monteiro (2011) 
descreve os instrumentos utilizados no ritmo do Gambá e suas funções dentro 
do andamento do ritmo, dessa forma utilizaremos da descrição do autor para 
elucidar a parte musical no que consiste a questão física do que executado 
pelos músicos: 

 

1 - Tambor de Gambá  
Principais instrumentos originais de 
percussão 
 

2 – Tamborinho 

3 – Caracaxá 

4 – Flauta  
Instrumentos melódicos e Harmônicos 

5 – Rabeca 

6 – Violão 

7 – Cheque Instrumentos alternativos criados pelo 
grupo Pingo de Luz, o Gambá de Maués 
que foram inseridos depois como forma 
de dar mais swing ao ritmo. 
 

8 - Gambás de corte 

9 - Guinzo (paneiro) 

10 - Tambores de marcação 
 

Figura 7- Tamborinho 
 

 

 

 

 

 

Fonte: Monteiro, 2011. 
 



O RITMO DO GAMBÁ AMAZÔNICO:  
PRESENÇA NEGRA E RESISTÊNCIA CULTURAL  
 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                               86 

 

De acordo com este autor, o instrumento consiste em uma espécie de 
caixa feita de madeira ripeira, possuindo forma de cilindro e com peles mais 
finas de animais tais como: guariba, Gato Maracajá entre outros sendo fixadas 
com cipós ou cordões. 

 

Figura 8- Caracaxá 
 

 

 

 

 

 

 
Fonte: Monteiro, 2011. 

 

Trata-se de uma forma de reco-reco construído de Bambu ou Taboca 
tocado com palheta amadeira de mensurando entre 15 e 20 cm, tocado da 
mesma forma que o reco-reco. 

 

Figura 9- Tambor de Gambá 

 
Fonte: Ávila, 2016. 

 

Para Monteiro (2011) é o principal instrumento do ritmo do Gambá 
sendo o que deu origem ao ritmo, responsável por toda a base rítmica da 
dança, mantendo a referência durante a execução das canções. Para o autor, 
no que consiste a execução das músicas, o instrumento exerce duas funções. 

1- Usa-se a ponta dos dedos na parte superior da pele para obter um 
som mais agudo. Na partitura indicado no terceiro espaço. 



 
ARTHUR FIGUEIRA DO NASCIMENTO  
YOMARLEY LOPES HOLANDA  
 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                               87 

 

2- Usa-se a palma da mão no centro da pele para obter um som mais 
grave. Na partitura indicado no primeiro espaço. 

 

Figura 10- Partitura do Gambá 

 

Fonte: Monteiro, 2011. 
 

Para Ávila (2016), a música do Gambá é pensada de forma circular em 
que cada integrante deve executar de forma a não sair desse círculo. A voz 
principal se encarrega dos versos e das rimas estando divididos pelas vozes 
que entram em coro durante o refrão ou no fim das estrofes. Esta voz principal 
pode alternar com o coro durante a execução da música, como se disputassem 
os versos. No ritmo do gambá não existe uma rigidez quanto a essas vozes, 
podendo o canto iniciar a música mas não terminá-la como voz principal, 
sendo alterada de acordo com a música alternando entre os integrantes do 
grupo. 

CONSIDERAÇÕES 

Procuramos percorrer o estudo do ritmo do Gambá Amazônico em sua 
diversidade na região em suas razões e os elementos que o compõem, 
buscando entender os processos que trazem em seu bojo a presença africana 
na Amazônia e sua intercessão com a presença indígena, uma vez que ambas 
as matrizes culturais são muito fortes na composição da própria ideia de 
Brasil no que consiste a nossos caracteres culturais afora os projetos de 
silenciamento e dissipação dessas culturas em nosso país, estas formas de  
resistência se fazem presentes renovando-se e se mantendo perante o tempo. 

A escravidão no Brasil e o tráfico negreiro foram temas discutidos 
longamente pelas elites, passando da Colônia ao Império se estendendo pelo 
primeiro e Segundo Reinado. Esses temas  variavam  de acordo com o gabinete 
e o contexto da sociedade, atendendo a interesses ligados a fatores 
econômicos, e a alianças políticas, se concretizando a liberdade da população 
negra do Brasil após muitas lutas no parlamento, nas lavouras, nos tribunais, 
e em decorrência das mudanças nas ideias com o passar das gerações, visto 
que, a escravidão tendeu a perder aprovação até ser totalmente encerrada 
perante a lei brasileira. 



O RITMO DO GAMBÁ AMAZÔNICO:  
PRESENÇA NEGRA E RESISTÊNCIA CULTURAL  
 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                               88 

 

Procuramos visualizar um recorte das características do processo de 
colonização efetiva da região amazônica, empregado pela coroa portuguesa a 
partir do século XVI, e como ele difere do restante do país na utilização de mão 
de obra, e objetivos econômicos. Portanto, se faz necessário estudar esse 
passado da região e assim entender as suas estruturas, suas sistemáticas, e 
quem sabe entender um pouco melhor do contexto de nossa sociedade atual. 

A visualização do contexto no qual se situa o desenvolvimento e 
aplicação do diretório dos índios, precisa ser entendido em sua amplitude, 
relacionando-o com as reformas pombalinas ocorridas em Portugal, na 
oposição a ideia de uma educação religiosa, na reforma dos currículos da 
Universidade de Coimbra desse modo como afirma Pires (2007) sobrevivendo 
ao menos nas ideias das gerações que por lá passaram, bem como nas 
reformas econômicas, e sua implicação na então colônia do Brasil, 
observando a  dissonância  entre sua teoria e seus resultados práticos, e nunca 
esquecendo das consequências desastrosas para as populações originárias, 
bem como de sua resistência e luta por meio de fugas, alianças por relações de 
parentesco, falsa obediência, e claro somado a má atuação dos agentes diretos 
encarregados da observância das premissas do diretório, culpa que será 
atribuída, como afirma Pires (2007), a figura do Diretor de índios, que reinava 
absoluto nos aldeamentos. 

 Portanto, a resistência indígena em frente a dominação colonial 
portuguesa na Amazônia se deu de muitas formas. Podemos verificar tanto a 
resistência de caráter bélico, por parte de nações indígenas em territórios dos 
quais estamos muito próximos, é a nossa história mais imediata, nos 
remetendo a lugares comuns a nós, a cidades com as quais estamos mais 
familiarizados. Movimentos estes que, como percebemos, demandaram 
grandes esforços da coroa portuguesa para a sua supressão, sendo mais do 
que revoltas soltas e isoladas, ou ainda desorganizadas, lutando contra a ideia 
de passividade e superioridade militar, ou seja, características das narrativas 
da colonização. Quanto em uma outra ponta que ocorre em verdade paralela a 
outra, que é do protagonismo efetivo na ocupação de cargos na administração 
colonial, compondo juntos partes de um grande mosaico no qual surgem 
novas nuances e representações do papel da presença indígena em nossa 
história.  

O ritmo do Gambá Amazônico é um limiar dessas culturas. Como afirma 
Canclini (2019), as culturas se influenciam mutuamente, tecendo um novo 
objeto que é um ato de resistência dessas culturas subalternizadas ao longo 
processo de colonização na Amazônia brasileira, se difundindo e tendo 
características próprias em cada localidade, mas com ideias e singularidades 
que as diferenciam realizadas em torno da devoção dos padroeiros, como os 



 
ARTHUR FIGUEIRA DO NASCIMENTO  
YOMARLEY LOPES HOLANDA  
 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                               89 

 

instrumentos que derivam do tambores africanos e da rítmica própria de 
identidade afro-brasileira que resiste na Amazônia.  

REFERÊNCIAS 

ÁVILA, CRISTIAN PIO. OS ARGONAUTAS DO BAIXO AMAZONAS. TESE DE DOUTORADO EM 

ANTROPOLOGIA SOCIAL, UNIVERSIDADE FEDERAL DO AMAZONAS, 2016. 

BRAGA, SÉRGIO IVAN GIL. FESTAS RELIGIOSAS E POPULARES NA AMAZÔNIA. VIII 

CONGRESSO LUSO-AFRO-BRASILEIRO DE CIÊNCIAS SOCIAIS. COIMBRA, PORTUGAL, 2004. 

______________. O BOI É BOM PARA PENSAR: ESTRUTURA E HISTÓRIA NOS BOIS-
BUMBÁS DE PARINTINS SOMANLU, V. 2, NÚMERO ESPECIAL, 2002. 

CANCLINI, NÉSTOR GARCÍA. CULTURAS HÍBRIDAS: ESTRATÉGIAS PARA ENTRAR E SAIR E SAIR 

DA MODERNIDADE. SÃO PAULO: EDITORA DA UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO, 2019. 

CARVALHO; LUCIANA GONÇALVES DE; PORTELA; LEIDE JOICE PONTES. PRESENÇAS 

NEGRAS E AS FESTAS DE SÃO BENEDITO NO BAIXO AMAZONAS. [SYN]THESIS, RIO DE 

JANEIRO, V. 13, N. 3, P. 46-57, 2020. 

CAVALCANTE, YGOR OLINTO ROCHA. GAMBÁS: ARTES MUSICAIS, IDENTIDADES E 

RESISTÊNCIAS NA DIÁSPORA NEGRA NO AMAZONAS (SÉCULOS XVII AO XX). REVISTA DA 

ABPN. V. 12, N. ED. ESPECIAL – CADERNO TEMÁTICO: “AFRICANOS, ESCRAVIZADOS, 

LIBERTOS BIOGRAFIAS, IMAGENS E EXPERIÊNCIAS ATLÂNTICAS”, 2020. 

COELHO, MAURO CEZAR. O DIRETÓRIO DOS ÍNDIOS E AS CHEFIAS INDÍGENAS: UMA 

INFLEXÃO REVISTA CAMPOS, N.7 (1), P.117-134, 2006. 

DINIZ, LARISSA DE GOES. DANÇA DO GAMBÁ: CONTRIBUIÇÕES DAS PRÁTICAS 

EDUCATIVAS NO PROCESSO DE RESSIGNIFICAÇÃO DA CULTURA BORBENSE. TRABALHO DE 

CONCLUSÃO DE CURSO DE LICENCIATURA EM DANÇA, UNIVERSIDADE DO ESTADO DO 

AMAZONAS, 2021. 

DURAND, GILBERT. AS ESTRUTURAS ANTROPOLÓGICAS DO IMAGINÁRIO. SÃO PAULO, 

MARTINS FONTES, 2001. 

FARIAS, ROSA SUZANA BATISTA. A MÚSICA FOLCLÓRICA AMAZONENSE COMO UM 

INSTRUMENTO FACILITADOR DO ENSINO-APRENDIZAGEM DE FÍSICA NO ENSINO MÉDIO 

DISSERTAÇÃO DE MESTRADO PROFISSIONAL EM ENSINO DE CIÊNCIAS NA AMAZÔNIA, 

UNIVERSIDADE DO ESTADO DO AMAZONAS, 2011. 



O RITMO DO GAMBÁ AMAZÔNICO:  
PRESENÇA NEGRA E RESISTÊNCIA CULTURAL  
 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                               90 

 

HOLANDA, YOMARLEY LOPES. O ARTISTA-ANDARILHO DA AMAZÔNIA E O FLOREJAR DE 

SUA PRÁXIS-POIESIS NA FESTA POPULAR. TESE DE DOUTORADO EM SOCIEDADE E CULTURA 

NA AMAZÔNIA, UNIVERSIDADE FEDERAL DO AMAZONAS. 2019. 

______________. A FESTA NA CIDADE QUE O BARRANCO LEVOU: DINÂMICAS 

CULTURAIS E POLÍTICAS DO BRINCAR DE BOI EM FONTE BOA (AM). DISSERTAÇÃO DE 

MESTRADO EM SOCIEDADE E CULTURA NA AMAZÔNIA, UNIVERSIDADE FEDERAL DO 

AMAZONAS, 2010. 

LEDA, CLEUMIR DA SILVA. A PRÁTICA DO TAMBOR DE GAMBÁ NA CULTURA DE MAUÉS. 
TRABALHO DE CONCLUSÃO DE CURSO DE BACHAREL EM MÚSICA/INSTRUMENTO, 

UNIVERSIDADE DO ESTADO DO AMAZONAS, 2018. 

MACHADO, MARIA HELENA PEREIRA TOLEDO. "TEREMOS GRANDES DESASTRES, SE NÃO 

HOUVER PROVIDÊNCIAS ENÉRGICAS E IMEDIATAS": A REBELDIA DOS ESCRAVOS E A ABOLIÇÃO 

DA ESCRAVIDÃO. IN: GRINBERG, KEILA; SALLES, RICARDO (ORG.) O BRASIL IMPERIAL, 

VOLUME III.P. 1870-1889. RIO DE JANEIRO: CIVILIZAÇÃO BRASILEIRA, 2009.  

MAMIGONIAN, BEATRIZ G.. AFRICANOS LIVRES: A ABOLIÇÃO DO TRÁFICO DE ESCRAVOS NO 

BRASIL. SÃO PAULO: COMPANHIA DAS LETRAS, 2017. 

MARQUESE, RAFAEL; TOMICH, DALE O VALE DO PARAÍBA ESCRAVISTA E A FORMAÇÃO DO 

MERCADO MUNDIAL DO CAFÉ NO SÉCULO XIX. IN: GRINBERG, KEILA; SALLES (ORG.), 

RICARDO. O BRASIL IMPERIAL, VOLUME II: P. 1831-1870. RIO DE JANEIRO: CIVILIZAÇÃO 

BRASILEIRA, 2009. 

MONTEIRO, YGOR SAUNIER MAFRA CARNEIRO. DIVERSIDADE CULTURAL DOS RITMOS 

MUSICAIS DO AMAZONAS E A EDUCAÇÃO MUSICAL. RELATÓRIO FINAL PIB-
H/0042/2010. MANAUS, 2011. 

PERRONE-MOISÉS, BEATRIZ. ÍNDIOS LIVRES E ÍNDIOS ESCRAVOS OS PRINCÍPIOS DA 

LEGISLAÇÃO INDIGENISTA DO PERÍODO COLONIAL (SÉCULOS XVI A XVIII). CUNHA, MANUELA 

CARNEIRO DA (ORG.). HISTÓRIA DOS ÍNDIOS NO BRASIL. SÃO PAULO: COMPANHIA DAS LETRAS 

SECRETARIA MUNICIPAL DE CULTURA: FAPÈSP, 1992. 

RICUPERO, RUBENS. O BRASIL NO MUNDO: FATORES EXTERNOS DA INDEPENDÊNCIA. IN: 

SCHWARCZ (ORG.), LILIA MORITZ. HISTÓRIA DO BRASIL NAÇÃO CRISE COLONIAL E 

INDEPENDÊNCIA: P. 1808-1830. RIO DE JANEIRO: EDITORA OBJETIVA, 2012. 

RODRIGUES, HALANA; CARMO, DIOLIANE DO SOCORRO FERREIRA DO. ANÁLISE 

DISCURSIVA DAS CANÇÕES DE GAMBÁ DE SÃO BENEDITO DE GURUPÁ-PA: UM ESTUDO DAS 

MÚSICAS "A BUSCA DO MASTRO" E "O TOQUE DO MENINO JESUS" NOS FESTEJOS. TRABALHO 

DE CONCLUSÃO CURSO DE LICENCIATURA EM LETRAS PORTUGUÊS, UNIVERSIDADE FEDERAL 

RURAL DA AMAZÔNIA, 2023. 



 
ARTHUR FIGUEIRA DO NASCIMENTO  
YOMARLEY LOPES HOLANDA  
 

ISSN 2525-4529, v. 2, n. 23 – 2025.1                                                                               91 

 

ŠANTOS, FRANCISCO JORGE DOS. ALÉM DA CONQUISTA: GUERRAS E REBELIÕES INDÍGENAS NA 

AMAZÔNIA POMBALINA. MANAUS: EDITORA DA UNIVERSIDADE DO AMAZONAS, 2002. 

SILVEIRA, DIEGO OMAR DA; NAKANOME, ERICKY DA SILVA. O BOI-BUMBÁ DE 

PARINTINS COMO ARTE E HISTÓRIA PÚBLICA: DO FOLGUEDO DE TERREIRO AO ESPETÁCULO 

DE ARENA E ALÉM. ARTERIAIS REVISTA DO PPGARTES- UFPA. V. 7, N. 12,  2021. 

SPIX, JOHANN & MARTIUS, KARL. VIAGEM PELO BRASIL. V. 3. SÃO PAULO: EDIÇÕES 

MELHORAMENTOS, 1976. 

STEINEN, KARL VON DEN. ENTRE OS ABORIGINES DO BRASIL CENTRAL. SÃO PAULO: 

DEPARTAMENTO DE CULTURA, 1940. 


