Resumo: Nesse artigo buscamos entender de que forma as opressoes de
género, raca e classe social se manifestam no trabalho das mulheres
quilombolas da Pampa realizado fora de suas propriedades, bem como
compreender as estratégias de resisténcia. Optamos pelo método do Estudo
de Caso, realizando entrevistas com oito mulheres da Comunidade
Quilombola Ibicui da Armada, localizada no municipio de Santana do
Livramento/RS. Os relatos demonstram que as mulheres quilombolas
costumam trabalhar muito, desde crianca. Devido a falta de terra para viver
do trabalho em suas propriedades, minifindios, elas precisam trabalhar fora,
geralmente em atividades domésticas em fazendas da regido. Muitas vezes,
esse trabalho ndo é valorizado e os relatos denunciam recorrentes condicées
degradantes e analogas a escraviddo. O termo dororidade resume bem a dor
compartilhada que essas mulheres suportaram e ainda suportam, mas
também mostra a poténcia de transformacdo que elas carregam. Existe um
grande potencial na mobilizacao coletiva das mulheres quilombolas para
transformar a realidade, como mostram experiéncias de apoio entre


mailto:nelissa-fonseca@uergs.edu.br
https://orcid.org/0009-0000-4210-7584
https://orcid.org/0000-0002-4099-0972
mailto:rosemeri.madrid@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-2648-9647
mailto:rumikubo2002@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-9356-8003

mulheres para o cuidado de criancas e a constituicao da agroindustria coletiva
de panificados.

Palavras-chave: Quilombo; Género; Exploracdo do trabalho; Resisténcia.

Abstract: In this article, we aim to understand how gender, race, and social
class oppressions manifest in the work outside the properties of Quilombola
women from Pampa, as well as to comprehend their resistance strategies. We
chose the Case Study method, conducting interviews with eight women from
the Ibicui da Armada Quilombola Community, located in the municipality of
Santana do Livramento, RS, Brazil. The accounts demonstrate that
Quilombola women often work hard from childhood. Due to the lack of land to
sustain themselves from work on their smallholdings, they need to work
outside, usually in domestic activities on farms in the region. Often, this work
is not valued, and reports denounce recurring degrading conditions
analogous to slavery. The term dororidade encapsulates well the shared pain
these women have endured and still endure, but it also shows the
transformative power they carry. There is great potential in the collective
mobilization of Quilombola women to transform reality, as shown by
experiences of support among women for childcare and the establishment of
the collective bakery agro-industry.

Keywords: Quilombo; Gender; Labor exploitation; Resistance.

O peso de ser uma mulher nunca foi passado de forma clara a nés, antes
de sentirmos na pele como realmente é. A pressdo para ser uma mulher nos
padrées esperados pela sociedade na qual vivemos é imposta desde o nosso
nascimento até os ultimos suspiros. Em contrapartida, existe resisténcia e
luta para destruir essas amarras, sermos livres e vivermos como quisermos.
Como se tudo isso ndo bastasse, constantemente somos agredidas, abusadas
e mortas. A palavra “mulheres” envolve uma grande diversidade, entretanto
sdo as mulheres negras da classe trabalhadora as que mais sofrem opressoes
no Brasil. “Se o feminicidio de forma geral avanga, as pretas sdo as que mais
morrem. Isso é fato” (Piedade, 2017, p. 14).

As desigualdades de raca, género e classe social aparecem de forma dura
e articulada na vida das mulheres quilombolas, gerando opressao e
estratégias de luta. No artigo intitulado “Mulher negra, essa quilombola”,
Gonzalez (1981) explica brilhantemente que as mulheres negras
trabalhadoras compoem o grupo mais explorado e oprimido da sociedade,



pois sofrem e enfrentam as opressdes do sistema que explora a classe
trabalhadora, é racista e sexista. Elas carregam em sua vida cotidiana as
marcas vivas do seu passado e a ancestralidade das que vieram antes delas, o
vinculo com a terra, saberes e praticas.

Na Pampa brasileira, essas mulheres costumam sentir na sua pele negra
as opressoes de uma sociedade latino-americana colonial, patriarcal e
racista, onde ideias cegas de modernidade avangam sobre corpos e territorios,
como mostra Segato (2011), mas nao sem resisténcia. Nesse sentido, voltamos
o olhar para quem sofre a tentativa de apagamento ao longo do tempo, uma
vez que os modos de viver e resistir de mulheres quilombolas ecoam pela
Pampa e precisam ser ouvidos, estudados e respeitados.

Na Pampa brasileira, que ocupa a metade sul do estado do Rio Grande
do Sul, no extremo sul do Brasil, o trabalho de pessoas negras escravizadas foi
utilizado de maneira intensa na pecuaria de corte. Segundo Mazurana, Dias e
Laureano (2016), a utilizacao basicamente foi nas charqueadas, nas lidas
campeiras e nos trabalhos domésticos. Esse passado, que ainda é recente na
histéria, deixou marcas de sangue, dor, desigualdade e tentativa de
apagamento da populag¢do negra no Rio Grande do Sul, marcas essas que sao
sentidas de forma latente pelas mulheres quilombolas.

Vocé ja parou para pensar como as opressdes se materializam na vida
cotidiana dessas mulheres? Como isso se da no ambito do trabalho? De que
forma sdo tecidas as resisténcias? Nesse artigo nos debrucamos sobre essas
questdes, buscando entender de que forma as opressdes de género, raca e
classe social se manifestam no trabalho das mulheres quilombolas da Pampa
realizado fora de suas propriedades, bem como compreender as estratégias de
resisténcia.

Estas estratégias foram necessarias e perpetradas ao longo de geragoes,
COmo uma reacdao nao consciente ao colonialismo. Conforme Nascimento
(2022), quilombo é um modo de vida contra colonialista, que aceita e defende
a pluralidade, logo as mulheres ali viveram e vivem de maneira contra
colonial, fazendo frente a tentativa de subjugacdo e servidao. Ja Santos (2024)
chama a atencdo para o carater interétnico no conceito de quilombo,
percebendo esse como organizacao social onde as pessoas vivenciam a
ancestralidade de diferentes formas a partir da histérica relacdo entre
negros(as) em diaspora e outros povos, da identidade e da sua reconstituicao.

Optamos pelo método do Estudo de Caso, realizando entrevistas com
oito mulheres da Comunidade Quilombola Ibicui da Armada, localizada no
municipio de Santana do Livramento/RS. Para preservar a identidade dessas



mulheres com idade de 21 a 67 anos, utilizamos nomes ficticios. Realizamos
as entrevistas no segundo semestre de 2022.

Essa comunidade localiza-se a cerca de 50km da sede do municipio,
com dificil acesso. Nesse territorio rural vivem cerca de trinta familias
quilombolas que estdo apertadas nos corredores de propriedades voltadas a
criacdo de gado vacum ou a monocultura da soja, que esta em expansao. Como
o territorio quilombola ndo é titulado, as familias vivem em minifandios de
média de cerca de cinco hectares cada, desenvolvem pecuaria familiar e
agricultura de subsisténcia, vendendo excedentes, mas muitas pessoas
precisam prestar servi¢os em propriedades empresariais da regiao, por dia ou
de forma permanente, para complementar a renda. Nao existem conflitos
diretos com fazendeiros e sojicultores do entorno, entretanto ha reclamacées
do impacto dos agrotoxicos utilizados na soja sobre as familias quilombolas.

A pesquisa foi realizada no contexto da Pampa brasileira, no municipio
de Sant’Ana do Livramento, que fica na Fronteira Oeste do RS, distante 500
km da capital do estado. Pampa é um bioma que ocupa a area da metade sul do
Rio Grande do Sul, no Brasil, Uruguai e Argentina, e que remete a modos de
vida e construcées identitarias proprias. Escrevemos aqui “a Pampa” para
real¢ar que pampa é uma palavra feminina desde a origem quichua que remete
a planicie, até o termo em espanhol, “la pampa”, como defendem Mazurana,
Dias e Laureano (2016). Remetemos a Pampa como territério de avanco da
modernidade, da colonialidade, do patriarcado e do neoxtrativismo, como no
caso do avanc¢o da monocultura da soja que impacta negativamente a vida em
geral, e especialmente nas comunidades tradicionais. Isso aparece nas falas
das mulheres dessa comunidade quilombola estudada que tem propriedades
que cultivam soja no entorno. Entretanto, esse também é um territorio de luta
e de resisténcia.

Ser quilombola significa ser resisténcia. O termo quilombo foi
ressignificado no Brasil ao longo do tempo, como mostra Nascimento (1985).
Ele tem origem africana, relacionado a instituicao angolana “kilombo”.
Embora seja utilizado desde o século XVI no Brasil, em 1740 o termo quilombo
é definido como “toda a habitacdo de negros fugidos, que passem de cinco,
em parte desprovida, ainda que nao tenham ranchos levantados, nem se
achem pilGes nele” (NASCIMENTO, 1985, p.43). Ja no final do Século XIX,
quilombo passa a ter um sentido simbdlico utilizado na luta contra as formas



de opressdo no pais. Torna-se, assim, simbolo de resisténcia, um forte
instrumento para reconhecimento da identidade negra brasileira.

De forma articulada a essa perspectiva de resisténcia, o conceito de
remanescentes das comunidades dos quilombos vigente no pais e trazido pelo
Decreto N° 4.887, de 20 de novembro de 2003, remete a “grupos étnico-
raciais, segundo critérios de autoatribuicao, com trajetdria histérica prépria,
dotados de relacGes territoriais especificas, com presunc¢do de ancestralidade
negra relacionada com a resisténcia a opressao histérica sofrida (BRASIL,
2003, Art. 2°). No Rio Grande do Sul, a partir de dados da Fundacao Cultural
Palmares de 2021, Kroeff et al. (2023) mencionaram que até esse ano existiam
134 comunidades quilombolas certificadas em 68 municipios, sendo a grande
maioria delas localizada na Pampa.

As falas das mulheres entrevistadas trazem elementos importantes das
trajetorias de vida das mulheres nas comunidades quilombolas da Pampa
brasileira. Os varios trabalhos desenvolvidos por elas desde a infancia
constituem parte importante de suas vidas, assim como o apego ao lugar onde
vivem e a familia.

Sao variados os trabalhos desenvolvidos ao longo da vida pelas
mulheres quilombolas. No ambito dos trabalhos realizados em casa podemos
citar as tarefas referentes ao cuidado de filhos(as), pessoas idosas e enfermas,
cuidado da casa, elaboracao de alimentacao, cuidados de animais e cultivo de
alimentos para o consumo da familia. Essas tarefas muitas vezes sdo
invisibilizadas e atribuidas as mulheres, sem a divisdo justa com os homens
que vivem na casa. Elas também atuam nas lidas campeiras com o gado vacum
e com as ovelhas na propriedade e costumam trabalhar fora dali, geralmente
como empregadas domésticas ou cozinheiras em fazendas da regido.

Suas trajetodrias de vida sdo trajetorias de luta, como costuma acontecer
com outras mulheres quilombolas. No estudo de Martins (2020), ela mostra
os relatos de mulheres quilombolas da Pampa brasileira que contam as
crueldades e as opressdes que eram submetidas, vivéncias tanto delas, quanto
de outras mulheres de sua familia, geralmente suas maes. Sdo relatos
chocantes que envolvem a submissao, o abuso, a desvalorizacao e a
desigualdade destas mulheres, que enfrentam cotidianamente em suas lutas
por seus direitos.

A quilombola que chamaremos de Lucia relata ter vivenciado condigdes
de trabalho dignas, o que deveria ser a realidade de todas, mas infelizmente
ndo é, pelo contrario. Licia tem 58 anos, é mae de dois filhos e é vitva. Ela
conta que ja trabalhou em diversos lugares e sempre foi paga em dinheiro.
Lembra que um dos seus trabalhos como empregada doméstica em fazenda,



todo final de semana em que retornava para sua casa, ganhava um pedaco de
carne, além do seu salario. No final de ano, ganhava um fardo de arroz ou
metade de uma ovelha. Dessa forma, ela se mostra satisfeita com as condi¢oes
de trabalho que teve antes de se aposentar. Entretanto, lembra que seu pai
trabalhava em uma estancia perto da comunidade sem receber qualquer
pagamento em dinheiro. Ele trabalhava em troca da autorizacao de criar seu
gado no campo da estancia.

Para Licia, a comunidade quilombola é muito importante. Ela valoriza
muito o que aprendeu com sua made. Sua fala mostra a for¢a da ancestralidade
e da transmissdo de saberes entre as mulheres de diferentes geracdes nas
comunidades quilombolas.

Eva tem 64 anos, é casada e tem quatro filhos. Da mesma forma que
Lucia, ela ndo lembra de ter sofrido nenhum tipo de preconceito em seus
trabalhos como cozinheira de estancia e como baba na cidade, onde sempre
teria sido bem tratada e paga em dinheiro. Atualmente, ela mora com o
marido em sua propriedade, sendo os dois aposentados.

Ao falar sobre sua trajetdéria de vida, ela conta que passou muitas
dificuldades com seus pais, como a falta de vestimenta adequada ao inverno
pampeano. Eva lembra que, quando criancas, ela e o irmao iam de chinelo de
dedo para a escola mesmo nos dias mais frios. Como Ltcia, também recorda
os ensinamentos que foram passados por suamae, especialmente na culinaria
com sabor Unico, o que ela chama de “gosto de comida de mde”. A
comunidade quilombola para ela é muito importante. Desde seu casamento,
foi morar 1a e sempre se sentiu acolhida e bem tratada pelos(as) vizinhos(as).

A entrevistada que chamamos Maria tem 67 anos e sete filhos. A fonte
de renda atualmente é a sua aposentadoria. Como Licia e Eva, diz que nunca
foi maltratada em seus trabalhos desenvolvidos fora de casa. Maria foi criada
por sua mae e seu pai, sendo que o pai era tropeiro e a mae trabalhava com
servicos domésticos e lavava roupa para fora.

Na infancia, assim como outras quilombolas, Maria ja trabalhava no
turno inverso ao da escola. A comunidade quilombola é percebida como um
lugar especial por ela, um lugar ao qual ela é apegada, pois traz lembrancas de
sua mae e de toda a sua vida. Assim, ela diz que gosta dali e ndo viveria na
cidade, pois ali tem a liberdade de ter seus bichinhos, plantar arvores, flores,
desenvolver tarefas relativas ao cuidado e estar perto de seus filhos.

Ana tem 44 anos, casou e foi morar na comunidade ha 24 anos. E mie
de um casal de filhos. Ela tem um histérico de luta e atuacdo em representacao



da comunidade ha muitos anos. Ja trabalhou em fazendas e cuidando de
armazém na propriedade. Apos o divércio, divide seu tempo entre a vida na
propriedade da familia e a presidéncia da associacdo de moradores(as) da
comunidade quilombola e o trabalho desenvolvido na cidade.

A quinta mulher entrevistada chamaremos de Rose. Ela tem 51 anos, um
casal de filhos e é casada. Ela conta que é analfabeta e que a mae a tirou da
escola, pois era a irma mais velha e deveria cuidar dos mais novos. Aos 12
anos, sua mae a colocou para trabalhar fora e aos 16 anos casou e foi morar na
comunidade Ibicui da Armada junto com seus sogros. Com 24 anos, Rose
adotou seu filho que estava com 2 meses de vida. Rose comenta que ela e seu
marido passaram por muitas dificuldades para criar seu filho mais velho, pois
ndo tinham agua e luz em sua casa naquela época.

Atualmente ela mora com seu marido. Os filhos precisaram morar na
cidade para continuar os estudos apds o ensino fundamental e ficaram
trabalhando 1a. A filha mais nova precisou se mudar ha dois anos, pois ndo
tinha transporte gratuito para cursar o ensino médio morando na
comunidade.

A sexta entrevistada chamamos de Antonia. Ela tem 62 anos, é
analfabeta, tem 4 filhos, sendo uma filha ja falecida. Na época da realizac¢do
das entrevistas, ela morava com o marido, a filha mais nova e uma neta na
chacara. Atualmente, mora uma parte do tempo na cidade para tratamento de
doenca do marido. Na época da realizacdo da entrevista, ela e a filha
desenvolviam os trabalhos da propriedade e faziam faxinas.

Antbnia lamenta que somente conseguiu se aposentar como
trabalhadora rural em 2024, com 64 anos, embora tivesse direito a
aposentadoria como trabalhadora rural desde 55 anos. Embora tenha
trabalhado muito desde a infancia, Anténia ndo conseguia comprovar sua
condicao de trabalhadora rural pois nao tinha seu nome em bloco do produtor.
Como ela, muitas mulheres quilombolas tém dificuldades para acessarem
seus direitos por falta de documentacao.

Seu pai que era alambrador e sua mae trabalhava lavando roupas para
estancias para criar seus 9 irmaos. Antdnia comecou a trabalhar aos oito anos
de idade e aos doze anos precisou sair de casa para trabalhar fora, diante da
separacdo dos pais. Quando a mae foi embora, a situacdo financeira da familia
se agravou, sendo que as criancas, conforme ela, foram “espalhadas pelas
casas”. Ela recorda que precisava pedir comida na casa de vizinhos, o que nao
gostava de fazer.

Aos 20 anos, Antonia se casou com um pedo de fazenda. Quando ele teve
um grave acidente no trabalho, passaram por uma situacao muito dificil até a



recuperacao, onde ela foi a sustenta¢cdo da familia. Ao longo da vida, ela
trabalhou em varios lugares como empregada doméstica em fazendas,
faxineira ou diarista na colheita de laranjas, encontrando uma grande
diversidade de condic¢Oes, muito delas injustas.

Durante a entrevista, Antonia se emocionou bastante ao falar de sua
vida, mas em grande parte do tempo, permaneceu com 0 SOrriso no rosto.
“Queria saber como eu vivia? Vivia s6 de resto, cabeca de ovelha (risos)”
(Entrevistada Antonia).

A sétima entrevista foi com a filha da Ant6nia, que vamos chamar de
Rita. Na época da entrevista, ela tinha 21 anos e morava com seus 0s pais e sua
filha de um ano. Atualmente mora na cidade e trabalhando como vendedora
de uma loja. Rita fala que com sua mae aprendeu a trabalhar, ser guerreira e
sempre manter a for¢a. Na sua opinido, os trabalhos desenvolvidos pelas
mulheres nao sao valorizados pelos homens e comenta que sao apenas vistos
e valorizados por outras mulheres.

A oitava e ultima mulher entrevistada foi a Alice. Ela tem 21 anos, mora
com seu marido e sua filha de dois anos em casa construida ao lado da de sua
made. Alice é a vice-presidente da associacdo quilombola. Ela tem um histérico
de mulheres fortes na familia, como a avo e a bisavé que foram parteiras de
campanha. Atualmente, ela esta se dedicando aos trabalhos da casa e aos
cuidados da filha pequena, além de fazer faxinas. Seu marido é pedo de
fazenda.

Cada uma dessas mulheres é um quilombo no sentido de Beatriz do
Nascimento, enquanto semente de resisténcia que vem da ancestralidade e vai
para as proximas geracdes. As trajetorias de vida relatadas por elas nos tocam
e expressam, de forma intensa, as opressoes articuladas de classe, género e
raca que nos explicou Lélia Gonzalez.

As mulheres quilombolas costumam trabalhar muito, desde crianca.
Devido a falta de terra para viver do trabalho em suas propriedades,
minifindios, elas precisam trabalhar fora, geralmente em atividades
domésticas em fazendas da regido. Muitas vezes, esse trabalho ndo é
valorizado e seus relatos denunciam recorrentes condi¢des degradantes e
analogas a escravidao.



Piedade (2017) desenvolveu um novo conceito que remete ao vazio, ao
abandono, ao peso e principalmente a dor da mulher negra. Dororidade,
significa aquilo que foi calado, escondido e deixado de lado. Dororidade é o
sentido de tudo aquilo sofrido pela mulher, mas com o agravamento e o peso
da dor da mulher negra. Essas dores compartilhadas pelas mulheres negras
trabalhadoras, conforme Piedade (2017), sao transformadas em poténcia.
Essa poténcia nada mais é do que a agéncia dessas mulheres transformando a
realidade.

Nesse artigo utilizamos esse termo para se referir as estratégias de
resisténcia das mulheres quilombolas diante das opressées sofridas. Os
relatos mencionam estratégias de apoio e ajuda mutua entre as mulheres
quilombolas, especialmente dentro da familia.

A pesquisa de Martins (2020) traz o relato de uma mulher quilombola
de Piratini/RS, que chamaremos aqui de Joana. Ela lembra que foi
“emprestada” por sua mde por cinco anos para trabalhar em uma casa em
troca de comida. Joana também conta que sua mde criou sozinha dez filhos
com muitas dificuldades, desenvolvendo atividades domésticas em fazendas
da regiao em troca de comida estragada.

Esse relato é forte e nos causa revolta enquanto autoras. Infelizmente,
relatos como esse que mencionam a troca de trabalho doméstico de mulheres
quilombolas em fazendas por comida para si e seus filhos se repetem em
diferentes municipios da Pampa, como S3o Lourenco do Sul e Sant’Ana do
Livramento.

Maria comecou a trabalhar cedo, ajudando a sua mae que era lavadeira
e empregada doméstica. Para sustentar treze filhos, sua mae e as filhas
maiores trabalhavam muito. Apds se casar, Maria teve seus filhos e comecou
a trabalhar fora como cozinheira e empregada doméstica. Ela diz que sempre
foi paga em dinheiro, mas mal paga. Segundo ela, os antigos patroes a
pagavam mal, pois sabiam que ela precisava. Sua mae trabalhou anos em uma
estancia, mas teve que se afastar por conta de sua saiide. Maria acabou ficando
no lugar da mae, onde trabalhou por 15 anos e levou seu filho para trabalhar
COIMO caseiro por 14 anos.

Quando seu antigo patrao faleceu, seu filho ficou dando ordens na
propriedade, foi quando ela trabalhou por mais dois anos. Entao, Maria
passou de empregada doméstica para ajudante e sd realizava servicos
domésticos se quisesse e quando quisesse. Entretanto, com o antigo patrao
era obrigada a esfregar piso de cimento queimado ajoelhada. Assim como
Maria, varias outras mulheres acham que trabalhar desta maneira era uma



condicao normal de trabalho e por conta disso colocam que nunca foram
maltratadas em seus servicos prestados.

Ao perguntar sobre relatos de explorac¢dao no trabalho, ela conta que
segundo sua made, sua prima era dada pelos seus pais aos ricos e s trabalhava
em troca de comida e roupa. Naquela época, os pisos sé eram esfregados com
soda caustica e por conta disso, ela desenvolveu diversos problemas de satde.

Atualmente Maria é aposentada, mas quando deu inicio ao processo de
sua aposentadoria, descobriu que seu patrao tinha assinado sua carteira como
se ela tivesse trabalhado apenas por 15 dias. Além da sua aposentadoria, ela
faz artesanatos em croché para venda e faz limpezas nas fazendas da regido.
Segundo ela, gosta de trabalhar, pois se criou trabalhando e se parar, “acha
falta do servico”.

A quilombola Ana conta que até os sete anos de idade morava no rural,
pois seus pais trabalhavam em estancias. Apos isso, foi para a cidade estudar.
Aos nove anos foi morar em uma familia rica de Sant’Ana do Livramento onde
ficou até seus 11 anos. Dos 11 aos 15 anos, ficou em outra familia, depois disso
comecou a trabalhar para ter seu dinheiro e ajudar os seus pais a criar suas
irmas.

Quando foi morar nas casas de familia, ndo tinha salario. Ela morava
com eles para cuidar de seus filhos e no final de semana ou a cada 15 dias
voltava para visitar a casa de sua mae. Segundo ela, eles davam carne, leite,
davam uma coisa e outra, mas dinheiro nao. Sobre essa situacao, ela comenta:
“Mas eu nunca fui judiada e tive estudo, tive educacao e depois dos meus 15
eu trabalhava normal, cuidava crianca, era baba e ganhava meu salario”
(Entrevistada Ana). Para poderem ter acesso a educacdo, muitas vezes, as
meninas e suas familias se submetem a essa condicao.

Rose, aos 12 anos, foi colocada por sua mae para trabalhar em uma casa
de familia. Ela conta que cuidava das criangas e da casa, ganhava meio salario
e ndo tinha carteira assinada. O seu proximo servico foi com uma mulher que
contratava varias jovens e as distribuia para trabalhar (parte delas em
Sant’Ana do Livramento e a outra em Rivera) como empregadas domésticas.
Rose pegava o tltimo 6nibus a meia noite e as sete horas da manha ja estava
acordada novamente para trabalhar. Todo o dinheiro que recebia com seu
trabalho tinha que entregar para sua mae cuidar dos seus irmdos mais novos.
Sua made lavava roupa para fora, quando Rose conseguia chegar cedo do
servico, ela ia entregar as roupas para os donos. “Bah, foi uma vida muito
sofrida, mas fui guerreira e sou guerreira até hoje” (Entrevistada Rose).



Apos isso conheceu seu marido com quem é casada até hoje. Rose casou
com 16 anos e foi morar com os sogros na comunidade quilombola. O seu
marido saia para trabalhar e ela ficava trabalhando com o sogro na lida
campeira, o que chama de ajuda, em atividades como banhar o gado, esquilar
ovelha, buscar lenha no mato e colher milho. Também lembra que levava
bolsas de roupa para lavar de joelhos no arroio, pois nao tinha 4gua encanada
em casa.

Antonia, assim como Rose, é a irmd mais velha das mulheres. Ela
recorda que aos seus o0ito anos de idade, ela e seu irmao mais velho foram
trabalhar fora limpando patio nas estancias onde seus tios trabalhavam. Nao
eram pagos em dinheiro. “E ai de vez de pagar, nao pagavam nds. Davam um
pedaco de carne, um quilo de boia e trazia para a mde. Nos trabalhavamos
praticamente de graca. Minha made trabalhava de graga” (Entrevistada
Antonia).

A mae de Antonia foi lavadeira e cozinheira de estancia, ela também
sempre foi paga com roupas e comidas velhas. Nas estancias, quando
carneavam, também a pagavam com as cabecas de vaca e ovelha ou as visceras
dos animais. Ela comenta que sua mae utilizava a cabeca da vaca para retirar
as carnes e fazer charque.

A minha mae limpava uma casa de vinte pecas na estancia de Fulano
de Tal (diz o nome). S6 davam essas achuria de ovelha e cabeca de
ovelha e umas bolachas velhas duras, que grudavam na parede e nao
quebravam (Entrevistada Antonia).

Antbnia quando crianca também cuidava de seus irmdos mais novos
para sua mae trabalhar. Antes disso, ia até as estancias a cavalo buscar roupas
para a mae lavar no arroio. Ela conta com horror sobre o peso do ferro a brasa
que sua made usava para passar as roupas. Aos 12 anos, ela saiu de casa para
trabalhar em casa de familia, foi para uma estancia onde fazia todos os
servicos em troca de moradia, comida e roupas velhas. “Sempre na luta, sem
salario entendeu? Entdo me davam roupa velha e comida” (Entrevistada
Antonia).

Com 14 anos, retornou para casa pois ndo aguentava mais sua rotina
corrida de servigos. Mas como ja havia acontecido a separag¢do dos seus pais,
Antonia teve que procurar outro servico, pois seu pai ndo tinha como ajuda-
la. Entdo, AntOnia teve que ir morar na cidade onde trabalhou como baba e
empregada doméstica. Aos 20 anos casou, foi trabalhar em estancias junto ao
seu marido. Trabalhou la como empregada doméstica por quatro anos, onde
era paga com salario, mas teve que se afastar porque ndo conseguia conciliar
seus afazeres com os cuidados de sua filha pequena.



Apds isso, conseguiu outro emprego em estancia onde trabalhou por 13
anos, seu marido era capataz, ela iniciou como empregada doméstica e apos
algum tempo passou a cozinhar também. Recebia meio salario minimo,
moradia, alimento para ela e toda sua familia. Neste emprego, Antonia se
refere como onde passou seus melhores anos: “Trabalhava assim, a vontade”.
E ao perguntar por sua patroa, ela responde: “Era muito boa pra mim, nem
parecia que era rica” (Entrevistada Antonia). Quando nasceu sua filha mais
nova, Rita, retornou para propriedade onde ja havia morado, apos o acidente
de trabalho de seu marido.

Nessa época, Antonia comecou a trabalhar no pomar de laranja préximo
a sua casa. Neste servico, ela comenta, que seu patrdo s6 contratava mulheres
pois dizia que mulheres eram mais detalhistas na escolha das laranjas. Ela diz
que “trabalhava igual homem”. Para ndao vir no sol quente para casa, Antonia
almocava “boia fria”, como ela se referia, no meio das arvores. O seu
pagamento era conforme a quantidade colhida, recebia a média de R$1.000,00
ao més, enchendo 40 caixas a cada dia.

Rita, filha de Antdnia, tinha sua renda mensal composta por programa
social do Governo Federal, e realizava faxinas nas fazendas da regido. Paraela,
a maior dificuldade em busca de emprego é a necessidade de ter experiéncia e
uma formacdo para se encaixar em qualquer vaga. “Se ndo tem ninguém que
te indique, tu tens que se formar, estudar pra ter um emprego” (Entrevistada
Rita).

Alice ja trabalhou na cidade, na cozinha de um trailer, no pomar de
laranjas junto com a Antdnia e atualmente trabalha como faxineira em trés
casas diferentes. Ela comenta também que conta com a ajuda da sogra e da
cunhada para ficar com sua filha pequena enquanto trabalha fora, ja que ndo
existe disponibilidade de educacdo infantil na regido. Ao chegar do trabalho,
Alice ainda cuida dos afazeres domésticos de sua casa e de sua filha. Ela diz
que sempre foi bem tratada em seus servigos e que é paga com dinheiro. Esse
caso exemplifica o apoio mutuo entre as mulheres que é utilizado como
estratégia de resisténcia na comunidade. Entretanto, também acena para a
sobrecarga de trabalho de mulheres através de jornadas duplas ou triplas sem
a divisdo igualitaria do trabalho doméstico com os companheiros.

A partir alguns relatos do texto, entendemos que, por vezes, a
colonialidade foi eficiente no sentido de ndao proporcionar a algumas
mulheres entrevistadas o questionamento de papéis de serviddo. Entretanto,
algumas delas tém ciéncia das opressoes sofridas no ambito do trabalho.



Sdo varias as estratégias utilizadas pelas mulheres para a resisténcia
que emerge a partir da dor coletiva. Nesse contexto, cabe muito bem o
conceito de dororidade de Vilma Piedade. Ao elucidar os sentidos da dor, a
autora resgata e ressignifica um termo difundido na literatura feminista, ou
seja, a nocao de sororidade. Isso porque, trata-se de dores vivenciadas por
corpos negros e isso é essencial que se destaque. Ha aqui uma irmandade
ligada a uma ancestralidade comum, uma identidade, que a cada injustica ou
situacdo degradante, é sentida nas entranhas dessa ancestralidade comum.
Nesse lugar de dor pulsa a semente da transformacdo através da articulacdao
das mulheres, seja no apoio entre mulheres da familia para cuidar das
criancas e dividir outros trabalhos, seja na construcao de opc¢oes coletivas e
justas de trabalho. Assim, nos alimenta a esperan¢a o protagonismo de um
grupo de mulheres da comunidade que esta criando uma agroindustria
coletiva de panificados. Através desse empreendimento solidario, elas
poderdo trabalhar com base na autogestao e sem patrao.

No6s, autoras desse artigo-manifesto, somos mulheres (duas negras e
trés brancas), pesquisadoras de universidades publicas e feministas. Temos a
responsabilidade de contribuir com a diminuicao das desigualdades nos
territorios em que atuamos. Nesse entendimento, nossa escrita é
comprometida e posicionada ao lado das mulheres quilombolas que
historicamente, como outros(as) sujeitos(as) sociais, sofrem tentativa de
apagamento na Pampa brasileira. Se é verdade que a universidade piblica vem
contribuindo com essa tentativa de apagamento, é urgente repensar essa
pratica e atuar no sentido contrario.

Conscientes das relacoes de poder que atravessam essa realidade,
utilizamos o teclado como arma de denuncia e de luta. Junto as mulheres
quilombolas que entrevistamos, e todas as outras que enfrentam essas
opressoes aqui relatadas e outras, subimos o tom de voz para dizer que as
mulheres quilombolas sao sujeitas de direitos e que esses direitos serao
respeitados. Nao aceitamos que as maos sujas de sangue da escravidao
continuem a submeter o trabalho das mulheres a condi¢ées degradantes e
desumanas, como o pagamento através de sobres de comida.

O Estado tem responsabilidade na comunicag¢do e defesa dos direitos
dessas mulheres, no ambito do trabalho, assim como nos demais. N&o
aceitamos desculpas. Exigimos que os direitos e as politicas publicas
efetivamente cheguem até as comunidades quilombolas, especialmente as
mulheres, que sao as que mais sofrem com a negligéncia e o descaso. Novas



politicas publicas precisam ser construidas para gerar e fortalecer op¢oes de
trabalho e renda a partir da realidade dessas comunidades, em didlogo com
todos(as) e considerando questdes de género.

A constitui¢ao desse artigo-manifesto remete aos sentidos do termo
dororidade, que busca traduzir e conceituar a dor compartilhada que essas
mulheres passaram e ainda passam, e que reside justamente nessa dor
compartilhada, sentida e ressentida, os sentidos da luta e a poténcia de
transformagdo que elas carregam. E uma dor recordada a cada narrativa, a
cada trecho da entrevista. Os sentidos dessa partilha buscamos aqui recontar.

Trata-se de uma partilha que demarca as situagoes de desigualdade, de
trabalho ndo reconhecido, nao somente pela auséncia de remuneracado, mas
sobretudo, pela naturaliza¢cdao de uma grande invisibilidade do valor de cada
um desses trabalhos que eram oferecidos aos patroes, fazendeiros, vizinhos
com mais posses. Trabalhos que lidam com o cuidado da vida, de alimentar,
de manter limpo a casa, as roupas. E ao recontar essas situacoes de trabalho,
o inevitavel sentimento de revolta, de nés mulheres, sejamos quilombolas ou
nao, negras ou nao. Mulheres irmanadas pelos relatos que sao captados pela
dororidade.

Mas tamanha dor, onde o racismo se mistura com o patriarcado e a
exploracao de quem trabalha, atinge as mulheres irmanadas pelos relatos e a
constatacdao de uma heranca colonialista e patriarcal. E a partir da vivéncia
com estas mulheres, seus quilombos, seus modos de vida, como autoras,
afirmamos que existe um grande potencial na mobilizacao coletiva das
mulheres quilombolas para transformar a realidade.

Junto as mulheres quilombolas, levantamos nossas vozes: nio
passardo! Esse é o recado a quem da sustentacdo a colonialidade, ao
patriarcado e ao racismo na Pampa. Da mesma forma, mandamos esse recado
a quem se cala diante das opressoes. Precisamos aprender com a coragem das
mulheres quilombolas para transformar as dores em luta. Precisamos somar
as nossas vozes e forcas as delas.



BRASIL. DECRETO N° 4.887, DE 20 DE NOVEMBRO DE 2003. REGULAMENTA O
PROCEDIMENTO PARA IDENTIFICAGAO, RECONHECIMENTO, DELIMITACAO, DEMARCAGAO E
TITULACAO DAS TERRAS OCUPADAS POR REMANESCENTES DAS COMUNIDADES DOS
QUILOMBOS DE QUE TRATA O ART. 68 DO ATO DAS DISPOSICOES CONSTITUCIONAIS
TRANSITORIAS. DISPONIVEL EM:
<HTTPS://WWW.PLANALTO.GOV.BR/CCIVIL__03/DECRET0/2003/D/4887.HTM>. ACESSO
EM: 28 ABRIL 2024.

GONZALEZ, LELIA. MULHER NEGRA, ESSA QUILOMBOLA. FOLHA DE SA0 PAULO,
CADERNO FOLHETIM, 22 DE NOV. DE 1981, P. 04. DISPONIVEL EM:
<HTTPS://EDISCIPLINAS.USP.BR/PLUGINFILE.PHP/271089/MOD__ RESOURCE/CONTENT/1
/MULHER% 20NEGRA% 20ESSA% 20QUILOMBOLA.PDF> . ACESSO EM 31 AGO. 2023.

KROEFF, DENISE REIF. ET AL. DIAGNOSTICO DAS COMUNIDADES QUILOMBOLAS
CERTIFICADAS NO R10 GRANDE DO SUL. PORTO ALEGRE: SEAPI/DDPA, 2023.

MARTINS, ANA RITA ILHA. MULHERES QUILOMBOLAS DA PAMPA: ANCESTRALIDADE,
NEGRITUDE E RESISTENCIA- SANTANA DO LIVRAMENTO, 2020. NMONOGRAFIA
(GRADUACAO)- UNIVERSIDADE ESTADUAL DO RIO GRANDE DO SUL, CURSO DE
DESENVOLVIMENTO RURAL E GESTAO AGROINDUSTRIAL, UNIDADE EM SANTANA DO
LIVRAMENTO, 2020. 74 F.

MAZURANA, JuLlANA; DIAS, JAQUELINE EVANGELISTA; LAUREANO, LOURDES
CARDOZO0. Povos E COMUNIDADES TRADICIONAIS DO PAMPA. PORTO ALEGRE: FUNDACAO
LUTERANA DE DIACONIA, 2016.

NASCIMENTO, BEATRIZ. O CONCEITO DE QUILOMBO E A RESISTENCIA CULTURAL NEGRA.
AFRODIASPORA, ANO 3, N. 6 E7,1985, P. 41-49.

NASCIMENTO, BEATRIZ. QUILOMBOLA E INTELECTUAL: POSSIBILIDADE NOS DIAS DA
DESTRUICAO. EDITORA FILHOS DA AFRICA, 2022. 22 EDICAO.

PIEDADE, VILMA. DORORIDADE. COLEGAO CONCEITOS. SP: ED. Nos, 2017.

SANTOS, JAMILLE PEREIRA PIMENTEL DOS. QUILOMBOS: ORGANIZACOES SOCIAIS
INTERETNICAS. HISTORIA EM REVISTA. V.29, JAN. 2024, P.77-91.

SEGATO, RITA. “GENERO Y COLONIALIDAD: EN BUSCA DE CLAVES DE LECTURA Y DE UN
VOCABULARIO ESTRATEGICO DESCOLONIAL”. EN: BIDASECA, K. FEMINISMOS Y
POSCOLONIALIDAD: DESCOLONIZANDO EL FEMINISMO DESDE Y EN AMERICA LATINA.
BUENOS AYRES: GODOT, 2011.



