
 

ARTIGOS - DOSSIÊ 

 

ISSN 2525-4529, v. 1, n. 23 – 2025.1                                                                           188 

MULHERES QUILOMBOLAS, TRABALHO E DORORIDADE NA PAMPA 

BRASILEIRA 

Nelissa Pereira Fonseca 
Bacharel em Desenvolvimento Rural e Gestão Agroindustrial (UERGS) 

Email: nelissa-fonseca@uergs.edu.br 
ORCID: 0009-0000-4210-7584 

Cassiane da Costa 
Doutora em Extensão Rural (UFSM); Professora Adjunta (UERGS) 

Email: cassiane-costa@uergs.edu.br 
ORCID: 0000-0002-4099-0972 

Rosemeri da Silva Madrid 
Doutoranda em Desenvolvimento Rural (UFRGS); Professora Assistente Substituta 

(UNIPAMPA) 
Email: rosemeri.madrid@gmail.com 

ORCID: 0000-0002-2648-9647 

Rumi Regina Kubo 
Doutora em Antropologia Social (UFRGS); Professora Adjunta (UFRGS) 

Email: rumikubo2002@gmail.com 
ORCID: 0000-0002-2336-1402 

Biane de Castro 
Doutora em Fitotecnia (UFRGS); Professora Adjunta (UERGS) 

Email: biane-castro@uergs.edu.br 
ORCID: 0000-0002-9356-8003 

 

Resumo: Nesse artigo buscamos entender de que forma as opressões de 
gênero, raça e classe social se manifestam no trabalho das mulheres 
quilombolas da Pampa realizado fora de suas propriedades, bem como 
compreender as estratégias de resistência. Optamos pelo método do Estudo 
de Caso, realizando entrevistas com oito mulheres da Comunidade 
Quilombola Ibicuí da Armada, localizada no município de Santana do 
Livramento/RS. Os relatos demonstram que as mulheres quilombolas 
costumam trabalhar muito, desde criança. Devido à falta de terra para viver 
do trabalho em suas propriedades, minifúndios, elas precisam trabalhar fora, 
geralmente em atividades domésticas em fazendas da região. Muitas vezes, 
esse trabalho não é valorizado e os relatos denunciam recorrentes condições 
degradantes e análogas à escravidão. O termo dororidade resume bem a dor 
compartilhada que essas mulheres suportaram e ainda suportam, mas 
também mostra a potência de transformação que elas carregam. Existe um 
grande potencial na mobilização coletiva das mulheres quilombolas para 
transformar a realidade, como mostram experiências de apoio entre 

mailto:nelissa-fonseca@uergs.edu.br
https://orcid.org/0009-0000-4210-7584
https://orcid.org/0000-0002-4099-0972
mailto:rosemeri.madrid@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-2648-9647
mailto:rumikubo2002@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-9356-8003


NELISSA PEREIRA FONSECA 
CASSIANE DA COSTA 
ROSEMERI DA SILVA MADRID 
RUMI REGINA KUBO 
BIANE DE CASTRO 
 

ISSN 2525-4529, v. 1, n.23 – 2025.1                                                                           189 

mulheres para o cuidado de crianças e a constituição da agroindústria coletiva 
de panificados.  

Palavras-chave: Quilombo; Gênero; Exploração do trabalho; Resistência. 

Abstract: In this article, we aim to understand how gender, race, and social 
class oppressions manifest in the work outside the properties of Quilombola 
women from Pampa, as well as to comprehend their resistance strategies. We 
chose the Case Study method, conducting interviews with eight women from 
the Ibicuí da Armada Quilombola Community, located in the municipality of 
Santana do Livramento, RS, Brazil. The accounts demonstrate that 
Quilombola women often work hard from childhood. Due to the lack of land to 
sustain themselves from work on their smallholdings, they need to work 
outside, usually in domestic activities on farms in the region. Often, this work 
is not valued, and reports denounce recurring degrading conditions 
analogous to slavery. The term dororidade encapsulates well the shared pain 
these women have endured and still endure, but it also shows the 
transformative power they carry. There is great potential in the collective 
mobilization of Quilombola women to transform reality, as shown by 
experiences of support among women for childcare and the establishment of 
the collective bakery agro-industry. 

Keywords: Quilombo; Gender; Labor exploitation; Resistance. 

INTRODUÇÃO 

O peso de ser uma mulher nunca foi passado de forma clara a nós, antes 
de sentirmos na pele como realmente é. A pressão para ser uma mulher nos 
padrões esperados pela sociedade na qual vivemos é imposta desde o nosso 
nascimento até os últimos suspiros. Em contrapartida, existe resistência e 
luta para destruir essas amarras, sermos livres e vivermos como quisermos. 
Como se tudo isso não bastasse, constantemente somos agredidas, abusadas 
e mortas. A palavra “mulheres” envolve uma grande diversidade, entretanto 
são as mulheres negras da classe trabalhadora as que mais sofrem opressões 
no Brasil. “Se o feminicídio de forma geral avança, as pretas são as que mais 
morrem.  Isso é fato” (Piedade, 2017, p. 14). 

As desigualdades de raça, gênero e classe social aparecem de forma dura 
e articulada na vida das mulheres quilombolas, gerando opressão e 
estratégias de luta. No artigo intitulado “Mulher negra, essa quilombola”, 
Gonzalez (1981) explica brilhantemente que as mulheres negras 
trabalhadoras compõem o grupo mais explorado e oprimido da sociedade, 



 
MULHERES QUILOMBOLAS, TRABALHO E DORORIDADE NA PAMPA 
BRASILEIRA 
 

ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                               190 

pois sofrem e enfrentam as opressões do sistema que explora a classe 
trabalhadora, é racista e sexista. Elas carregam em sua vida cotidiana as 
marcas vivas do seu passado e a ancestralidade das que vieram antes delas, o 
vínculo com a terra, saberes e práticas.  

Na Pampa brasileira, essas mulheres costumam sentir na sua pele negra 
as opressões de uma sociedade latino-americana colonial, patriarcal e 
racista, onde ideias cegas de modernidade avançam sobre corpos e territórios, 
como mostra Segato (2011), mas não sem resistência. Nesse sentido, voltamos 
o olhar para quem sofre a tentativa de apagamento ao longo do tempo, uma 
vez que os modos de viver e resistir de mulheres quilombolas ecoam pela 
Pampa e precisam ser ouvidos, estudados e respeitados. 

Na Pampa brasileira, que ocupa a metade sul do estado do Rio Grande 
do Sul, no extremo sul do Brasil, o trabalho de pessoas negras escravizadas foi 
utilizado de maneira intensa na pecuária de corte. Segundo Mazurana, Dias e 
Laureano (2016), a utilização basicamente foi nas charqueadas, nas lidas 
campeiras e nos trabalhos domésticos. Esse passado, que ainda é recente na 
história, deixou marcas de sangue, dor, desigualdade e tentativa de 
apagamento da população negra no Rio Grande do Sul, marcas essas que são 
sentidas de forma latente pelas mulheres quilombolas. 

Você já parou para pensar como as opressões se materializam na vida 
cotidiana dessas mulheres? Como isso se dá no âmbito do trabalho? De que 
forma são tecidas as resistências? Nesse artigo nos debruçamos sobre essas 
questões, buscando entender de que forma as opressões de gênero, raça e 
classe social se manifestam no trabalho das mulheres quilombolas da Pampa 
realizado fora de suas propriedades, bem como compreender as estratégias de 
resistência.  

Estas estratégias foram necessárias e perpetradas ao longo de gerações, 
como uma reação não consciente ao colonialismo. Conforme Nascimento 
(2022), quilombo é um modo de vida contra colonialista, que aceita e defende 
a pluralidade, logo as mulheres ali viveram e vivem de maneira contra 
colonial, fazendo frente à tentativa de subjugação e servidão. Já Santos (2024) 
chama a atenção para o caráter interétnico no conceito de quilombo, 
percebendo esse como organização social onde as pessoas vivenciam a 
ancestralidade de diferentes formas a partir da histórica relação entre 
negros(as) em diáspora e outros povos, da identidade e da sua reconstituição. 

Optamos pelo método do Estudo de Caso, realizando entrevistas com 
oito mulheres da Comunidade Quilombola Ibicuí da Armada, localizada no 
município de Santana do Livramento/RS. Para preservar a identidade dessas 



NELISSA PEREIRA FONSECA 
CASSIANE DA COSTA 
ROSEMERI DA SILVA MADRID 
RUMI REGINA KUBO 
BIANE DE CASTRO 
 

ISSN 2525-4529, v. 1, n.23 – 2025.1                                                                           191 

mulheres com idade de 21 a 67 anos, utilizamos nomes fictícios. Realizamos 
as entrevistas no segundo semestre de 2022. 

Essa comunidade localiza-se a cerca de 50km da sede do município, 
com difícil acesso. Nesse território rural vivem cerca de trinta famílias 
quilombolas que estão apertadas nos corredores de propriedades voltadas à 
criação de gado vacum ou à monocultura da soja, que está em expansão. Como 
o território quilombola não é titulado, as famílias vivem em minifúndios de 
média de cerca de cinco hectares cada, desenvolvem pecuária familiar e 
agricultura de subsistência, vendendo excedentes, mas muitas pessoas 
precisam prestar serviços em propriedades empresariais da região, por dia ou 
de forma permanente, para complementar a renda. Não existem conflitos 
diretos com fazendeiros e sojicultores do entorno, entretanto há reclamações 
do impacto d0s agrotóxicos utilizados na soja sobre as famílias quilombolas. 

A pesquisa foi realizada no contexto da Pampa brasileira, no município 
de Sant’Ana do Livramento, que fica na Fronteira Oeste do RS, distante 500 
km da capital do estado. Pampa é um bioma que ocupa a área da metade sul do 
Rio Grande do Sul, no Brasil, Uruguai e Argentina, e que remete a modos de 
vida e construções identitárias próprias. Escrevemos aqui “a Pampa” para 
realçar que pampa é uma palavra feminina desde a origem quíchua que remete 
a planície, até o termo em espanhol, “la pampa”, como defendem Mazurana, 
Dias e Laureano (2016). Remetemos à Pampa como território de avanço da 
modernidade, da colonialidade, do patriarcado e do neoxtrativismo, como no 
caso do avanço da monocultura da soja que impacta negativamente a vida em 
geral, e especialmente nas comunidades tradicionais. Isso aparece nas falas 
das mulheres dessa comunidade quilombola estudada que tem propriedades 
que cultivam soja no entorno. Entretanto, esse também é um território de luta 
e de resistência.  

TRAJETÓRIAS DE LUTA DE MULHERES QUILOMBOLAS 

Ser quilombola significa ser resistência. O termo quilombo foi 
ressignificado no Brasil ao longo do tempo, como mostra Nascimento (1985). 
Ele tem origem africana, relacionado à instituição angolana “kilombo”. 
Embora seja utilizado desde o século XVI no Brasil, em 1740 o termo quilombo 
é definido como “toda a habitação de negros fugidos, que passem de cinco, 
em parte desprovida, ainda que não tenham ranchos levantados, nem se 
achem pilões nele” (NASCIMENTO, 1985, p.43). Já no final do Século XIX, 
quilombo passa a ter um sentido simbólico utilizado na luta contra as formas 



 
MULHERES QUILOMBOLAS, TRABALHO E DORORIDADE NA PAMPA 
BRASILEIRA 
 

ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                               192 

de opressão no país. Torna-se, assim, símbolo de resistência, um forte 
instrumento para reconhecimento da identidade negra brasileira. 

De forma articulada a essa perspectiva de resistência, o conceito de 
remanescentes das comunidades dos quilombos vigente no país e trazido pelo 
Decreto Nº 4.887, de 20 de novembro de 2003, remete a “grupos étnico-
raciais, segundo critérios de autoatribuição, com trajetória histórica própria, 
dotados de relações territoriais específicas, com presunção de ancestralidade 
negra relacionada com a resistência à opressão histórica sofrida (BRASIL, 
2003, Art. 2º).  No Rio Grande do Sul, a partir de dados da Fundação Cultural 
Palmares de 2021, Kroeff et al. (2023) mencionaram que até esse ano existiam 
134 comunidades quilombolas certificadas em 68 municípios, sendo a grande 
maioria delas localizada na Pampa. 

As falas das mulheres entrevistadas trazem elementos importantes das 
trajetórias de vida das mulheres nas comunidades quilombolas da Pampa 
brasileira. Os vários trabalhos desenvolvidos por elas desde a infância 
constituem parte importante de suas vidas, assim como o apego ao lugar onde 
vivem e à família.  

São variados os trabalhos desenvolvidos ao longo da vida pelas 
mulheres quilombolas. No âmbito dos trabalhos realizados em casa podemos 
citar as tarefas referentes ao cuidado de filhos(as), pessoas idosas e enfermas, 
cuidado da casa, elaboração de alimentação, cuidados de animais e cultivo de 
alimentos para o consumo da família. Essas tarefas muitas vezes são 
invisibilizadas e atribuídas às mulheres, sem a divisão justa com os homens 
que vivem na casa. Elas também atuam nas lidas campeiras com o gado vacum 
e com as ovelhas na propriedade e costumam trabalhar fora dali, geralmente 
como empregadas domésticas ou cozinheiras em fazendas da região. 

Suas trajetórias de vida são trajetórias de luta, como costuma acontecer 
com outras mulheres quilombolas. No estudo de Martins (2020), ela mostra 
os relatos de mulheres quilombolas da Pampa brasileira que contam as 
crueldades e as opressões que eram submetidas, vivências tanto delas, quanto 
de outras mulheres de sua família, geralmente suas mães. São relatos 
chocantes que envolvem a submissão, o abuso, a desvalorização e a 
desigualdade destas mulheres, que enfrentam cotidianamente em suas lutas 
por seus direitos.  

A quilombola que chamaremos de Lúcia relata ter vivenciado condições 
de trabalho dignas, o que deveria ser a realidade de todas, mas infelizmente 
não é, pelo contrário. Lúcia tem 58 anos, é mãe de dois filhos e é viúva. Ela 
conta que já trabalhou em diversos lugares e sempre foi paga em dinheiro. 
Lembra que um dos seus trabalhos como empregada doméstica em fazenda, 



NELISSA PEREIRA FONSECA 
CASSIANE DA COSTA 
ROSEMERI DA SILVA MADRID 
RUMI REGINA KUBO 
BIANE DE CASTRO 
 

ISSN 2525-4529, v. 1, n.23 – 2025.1                                                                           193 

todo final de semana em que retornava para sua casa, ganhava um pedaço de 
carne, além do seu salário. No final de ano, ganhava um fardo de arroz ou 
metade de uma ovelha. Dessa forma, ela se mostra satisfeita com as condições 
de trabalho que teve antes de se aposentar. Entretanto, lembra que seu pai 
trabalhava em uma estância perto da comunidade sem receber qualquer 
pagamento em dinheiro. Ele trabalhava em troca da autorização de criar seu 
gado no campo da estância.  

Para Lúcia, a comunidade quilombola é muito importante.  Ela valoriza 
muito o que aprendeu com sua mãe.  Sua fala mostra a força da ancestralidade 
e da transmissão de saberes entre as mulheres de diferentes gerações nas 
comunidades quilombolas. 

Eva tem 64 anos, é casada e tem quatro filhos. Da mesma forma que 
Lúcia, ela não lembra de ter sofrido nenhum tipo de preconceito em seus 
trabalhos como cozinheira de estância e como babá na cidade, onde sempre 
teria sido bem tratada e paga em dinheiro. Atualmente, ela mora com o 
marido em sua propriedade, sendo os dois aposentados.  

Ao falar sobre sua trajetória de vida, ela conta que passou muitas 
dificuldades com seus pais, como a falta de vestimenta adequada ao inverno 
pampeano. Eva lembra que, quando crianças, ela e o irmão iam de chinelo de 
dedo para a escola mesmo nos dias mais frios. Como Lúcia, também recorda 
os ensinamentos que foram passados por sua mãe, especialmente na culinária 
com sabor único, o que ela chama de “gosto de comida de mãe”.  A 
comunidade quilombola para ela é muito importante. Desde seu casamento, 
foi morar lá e sempre se sentiu acolhida e bem tratada pelos(as) vizinhos(as). 

A entrevistada que chamamos Maria tem 67 anos e sete filhos. A fonte 
de renda atualmente é a sua aposentadoria. Como Lúcia e Eva, diz que nunca 
foi maltratada em seus trabalhos desenvolvidos fora de casa. Maria foi criada 
por sua mãe e seu pai, sendo que o pai era tropeiro e a mãe trabalhava com 
serviços domésticos e lavava roupa para fora.  

Na infância, assim como outras quilombolas, Maria já trabalhava no 
turno inverso ao da escola. A comunidade quilombola é percebida como um 
lugar especial por ela, um lugar ao qual ela é apegada, pois traz lembranças de 
sua mãe e de toda a sua vida. Assim, ela diz que gosta dali e não viveria na 
cidade, pois ali tem a liberdade de ter seus bichinhos, plantar árvores, flores, 
desenvolver tarefas relativas ao cuidado e estar perto de seus filhos. 

Ana tem 44 anos, casou e foi morar na comunidade há 24 anos. É mãe 
de um casal de filhos. Ela tem um histórico de luta e atuação em representação 



 
MULHERES QUILOMBOLAS, TRABALHO E DORORIDADE NA PAMPA 
BRASILEIRA 
 

ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                               194 

da comunidade há muitos anos. Já trabalhou em fazendas e cuidando de 
armazém na propriedade. Após o divórcio, divide seu tempo entre a vida na 
propriedade da família e a presidência da associação de moradores(as) da 
comunidade quilombola e o trabalho desenvolvido na cidade. 

A quinta mulher entrevistada chamaremos de Rose. Ela tem 51 anos, um 
casal de filhos e é casada. Ela conta que é analfabeta e que a mãe a tirou da 
escola, pois era a irmã mais velha e deveria cuidar dos mais novos.  Aos 12 
anos, sua mãe a colocou para trabalhar fora e aos 16 anos casou e foi morar na 
comunidade Ibicuí da Armada junto com seus sogros. Com 24 anos, Rose 
adotou seu filho que estava com 2 meses de vida. Rose comenta que ela e seu 
marido passaram por muitas dificuldades para criar seu filho mais velho, pois 
não tinham água e luz em sua casa naquela época. 

Atualmente ela mora com seu marido. Os filhos precisaram morar na 
cidade para continuar os estudos após o ensino fundamental e ficaram 
trabalhando lá. A filha mais nova precisou se mudar há dois anos, pois não 
tinha transporte gratuito para cursar o ensino médio morando na 
comunidade. 

A sexta entrevistada chamamos de Antônia. Ela tem 62 anos, é 
analfabeta, tem 4 filhos, sendo uma filha já falecida. Na época da realização 
das entrevistas, ela morava com o marido, a filha mais nova e uma neta na 
chácara. Atualmente, mora uma parte do tempo na cidade para tratamento de 
doença do marido. Na época da realização da entrevista, ela e a filha 
desenvolviam os trabalhos da propriedade e faziam faxinas.   

Antônia lamenta que somente conseguiu se aposentar como 
trabalhadora rural em 2024, com 64 anos, embora tivesse direito à 
aposentadoria como trabalhadora rural desde 55 anos. Embora tenha 
trabalhado muito desde a infância, Antônia não conseguia comprovar sua 
condição de trabalhadora rural pois não tinha seu nome em bloco do produtor. 
Como ela, muitas mulheres quilombolas têm dificuldades para acessarem 
seus direitos por falta de documentação. 

Seu pai que era alambrador e sua mãe trabalhava lavando roupas para 
estâncias para criar seus 9 irmãos. Antônia começou a trabalhar aos oito anos 
de idade e aos doze anos precisou sair de casa para trabalhar fora, diante da 
separação dos pais. Quando a mãe foi embora, a situação financeira da família 
se agravou, sendo que as crianças, conforme ela, foram “espalhadas pelas 
casas”. Ela recorda que precisava pedir comida na casa de vizinhos, o que não 
gostava de fazer.  

Aos 20 anos, Antônia se casou com um peão de fazenda. Quando ele teve 
um grave acidente no trabalho, passaram por uma situação muito difícil até a 



NELISSA PEREIRA FONSECA 
CASSIANE DA COSTA 
ROSEMERI DA SILVA MADRID 
RUMI REGINA KUBO 
BIANE DE CASTRO 
 

ISSN 2525-4529, v. 1, n.23 – 2025.1                                                                           195 

recuperação, onde ela foi a sustentação da família. Ao longo da vida, ela 
trabalhou em vários lugares como empregada doméstica em fazendas, 
faxineira ou diarista na colheita de laranjas, encontrando uma grande 
diversidade de condições, muito delas injustas.  

Durante a entrevista, Antônia se emocionou bastante ao falar de sua 
vida, mas em grande parte do tempo, permaneceu com o sorriso no rosto. 
“Queria saber como eu vivia? Vivia só de resto, cabeça de ovelha (risos)” 
(Entrevistada Antônia). 

A sétima entrevista foi com a filha da Antônia, que vamos chamar de 
Rita. Na época da entrevista, ela tinha 21 anos e morava com seus os pais e sua 
filha de um ano. Atualmente mora na cidade e trabalhando como vendedora 
de uma loja. Rita fala que com sua mãe aprendeu a trabalhar, ser guerreira e 
sempre manter a força. Na sua opinião, os trabalhos desenvolvidos pelas 
mulheres não são valorizados pelos homens e comenta que são apenas vistos 
e valorizados por outras mulheres. 

A oitava e última mulher entrevistada foi a Alice. Ela tem 21 anos, mora 
com seu marido e sua filha de dois anos em casa construída ao lado da de sua 
mãe. Alice é a vice-presidente da associação quilombola. Ela tem um histórico 
de mulheres fortes na família, como a avó e a bisavó que foram parteiras de 
campanha. Atualmente, ela está se dedicando aos trabalhos da casa e aos 
cuidados da filha pequena, além de fazer faxinas. Seu marido é peão de 
fazenda. 

Cada uma dessas mulheres é um quilombo no sentido de Beatriz do 
Nascimento, enquanto semente de resistência que vem da ancestralidade e vai 
para as próximas gerações. As trajetórias de vida relatadas por elas nos tocam 
e expressam, de forma intensa, as opressões articuladas de classe, gênero e 
raça que nos explicou Lélia Gonzalez. 

VOLTANDO O OLHAR PARA SITUAÇÕES DE EXPLORAÇÃO DO TRABALHO 

As mulheres quilombolas costumam trabalhar muito, desde criança. 
Devido à falta de terra para viver do trabalho em suas propriedades, 
minifúndios, elas precisam trabalhar fora, geralmente em atividades 
domésticas em fazendas da região. Muitas vezes, esse trabalho não é 
valorizado e seus relatos denunciam recorrentes condições degradantes e 
análogas à escravidão. 



 
MULHERES QUILOMBOLAS, TRABALHO E DORORIDADE NA PAMPA 
BRASILEIRA 
 

ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                               196 

Piedade (2017) desenvolveu um novo conceito que remete ao vazio, ao 
abandono, ao peso e principalmente à dor da mulher negra. Dororidade, 
significa aquilo que foi calado, escondido e deixado de lado. Dororidade é o 
sentido de tudo aquilo sofrido pela mulher, mas com o agravamento e o peso 
da dor da mulher negra. Essas dores compartilhadas pelas mulheres negras 
trabalhadoras, conforme Piedade (2017), são transformadas em potência. 
Essa potência nada mais é do que a agência dessas mulheres transformando a 
realidade.  

Nesse artigo utilizamos esse termo para se referir às estratégias de 
resistência das mulheres quilombolas diante das opressões sofridas. Os 
relatos mencionam estratégias de apoio e ajuda mútua entre as mulheres 
quilombolas, especialmente dentro da família.  

A pesquisa de Martins (2020) traz o relato de uma mulher quilombola 
de Piratini/RS, que chamaremos aqui de Joana. Ela lembra que foi 
“emprestada” por sua mãe por cinco anos para trabalhar em uma casa em 
troca de comida. Joana também conta que sua mãe criou sozinha dez filhos 
com muitas dificuldades, desenvolvendo atividades domésticas em fazendas 
da região em troca de comida estragada. 

Esse relato é forte e nos causa revolta enquanto autoras. Infelizmente, 
relatos como esse que mencionam a troca de trabalho doméstico de mulheres 
quilombolas em fazendas por comida para si e seus filhos se repetem em 
diferentes municípios da Pampa, como São Lourenço do Sul e Sant’Ana do 
Livramento. 

Maria começou a trabalhar cedo, ajudando a sua mãe que era lavadeira 
e empregada doméstica. Para sustentar treze filhos, sua mãe e as filhas 
maiores trabalhavam muito. Após se casar, Maria teve seus filhos e começou 
a trabalhar fora como cozinheira e empregada doméstica. Ela diz que sempre 
foi paga em dinheiro, mas mal paga. Segundo ela, os antigos patrões a 
pagavam mal, pois sabiam que ela precisava. Sua mãe trabalhou anos em uma 
estância, mas teve que se afastar por conta de sua saúde. Maria acabou ficando 
no lugar da mãe, onde trabalhou por 15 anos e levou seu filho para trabalhar 
como caseiro por 14 anos.  

Quando seu antigo patrão faleceu, seu filho ficou dando ordens na 
propriedade, foi quando ela trabalhou por mais dois anos.  Então, Maria 
passou de empregada doméstica para ajudante e só realizava serviços 
domésticos se quisesse e quando quisesse. Entretanto, com o antigo patrão 
era obrigada a esfregar piso de cimento queimado ajoelhada. Assim como 
Maria, várias outras mulheres acham que trabalhar desta maneira era uma 



NELISSA PEREIRA FONSECA 
CASSIANE DA COSTA 
ROSEMERI DA SILVA MADRID 
RUMI REGINA KUBO 
BIANE DE CASTRO 
 

ISSN 2525-4529, v. 1, n.23 – 2025.1                                                                           197 

condição normal de trabalho e por conta disso colocam que nunca foram 
maltratadas em seus serviços prestados. 

Ao perguntar sobre relatos de exploração no trabalho, ela conta que 
segundo sua mãe, sua prima era dada pelos seus pais aos ricos e só trabalhava 
em troca de comida e roupa. Naquela época, os pisos só eram esfregados com 
soda cáustica e por conta disso, ela desenvolveu diversos problemas de saúde.  

Atualmente Maria é aposentada, mas quando deu início ao processo de 
sua aposentadoria, descobriu que seu patrão tinha assinado sua carteira como 
se ela tivesse trabalhado apenas por 15 dias. Além da sua aposentadoria, ela 
faz artesanatos em crochê para venda e faz limpezas nas fazendas da região. 
Segundo ela, gosta de trabalhar, pois se criou trabalhando e se parar, “acha 
falta do serviço”. 

A quilombola Ana conta que até os sete anos de idade morava no rural, 
pois seus pais trabalhavam em estâncias. Após isso, foi para a cidade estudar. 
Aos nove anos foi morar em uma família rica de Sant’Ana do Livramento onde 
ficou até seus 11 anos. Dos 11 aos 15 anos, ficou em outra família, depois disso 
começou a trabalhar para ter seu dinheiro e ajudar os seus pais a criar suas 
irmãs.  

Quando foi morar nas casas de família, não tinha salário. Ela morava 
com eles para cuidar de seus filhos e no final de semana ou a cada 15 dias 
voltava para visitar a casa de sua mãe. Segundo ela, eles davam carne, leite, 
davam uma coisa e outra, mas dinheiro não.  Sobre essa situação, ela comenta: 
“Mas eu nunca fui judiada e tive estudo, tive educação e depois dos meus 15 
eu trabalhava normal, cuidava criança, era babá e ganhava meu salário” 
(Entrevistada Ana). Para poderem ter acesso à educação, muitas vezes, as 
meninas e suas famílias se submetem a essa condição.  

Rose, aos 12 anos, foi colocada por sua mãe para trabalhar em uma casa 
de família. Ela conta que cuidava das crianças e da casa, ganhava meio salário 
e não tinha carteira assinada. O seu próximo serviço foi com uma mulher que 
contratava várias jovens e as distribuía para trabalhar (parte delas em 
Sant’Ana do Livramento e a outra em Rivera) como empregadas domésticas. 
Rose pegava o último ônibus à meia noite e às sete horas da manhã já estava 
acordada novamente para trabalhar. Todo o dinheiro que recebia com seu 
trabalho tinha que entregar para sua mãe cuidar dos seus irmãos mais novos. 
Sua mãe lavava roupa para fora, quando Rose conseguia chegar cedo do 
serviço, ela ia entregar as roupas para os donos. “Bah, foi uma vida muito 
sofrida, mas fui guerreira e sou guerreira até hoje” (Entrevistada Rose). 



 
MULHERES QUILOMBOLAS, TRABALHO E DORORIDADE NA PAMPA 
BRASILEIRA 
 

ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                               198 

Após isso conheceu seu marido com quem é casada até hoje. Rose casou 
com 16 anos e foi morar com os sogros na comunidade quilombola. O seu 
marido saia para trabalhar e ela ficava trabalhando com o sogro na lida 
campeira, o que chama de ajuda, em atividades como banhar o gado, esquilar 
ovelha, buscar lenha no mato e colher milho. Também lembra que levava 
bolsas de roupa para lavar de joelhos no arroio, pois não tinha água encanada 
em casa.  

Antônia, assim como Rose, é a irmã mais velha das mulheres. Ela 
recorda que aos seus oito anos de idade, ela e seu irmão mais velho foram 
trabalhar fora limpando pátio nas estâncias onde seus tios trabalhavam. Não 
eram pagos em dinheiro. “E aí de vez de pagar, não pagavam nós. Davam um 
pedaço de carne, um quilo de boia e trazia para a mãe. Nós trabalhávamos 
praticamente de graça. Minha mãe trabalhava de graça” (Entrevistada 
Antônia). 

A mãe de Antônia foi lavadeira e cozinheira de estância, ela também 
sempre foi paga com roupas e comidas velhas. Nas estâncias, quando 
carneavam, também a pagavam com as cabeças de vaca e ovelha ou as vísceras 
dos animais.  Ela comenta que sua mãe utilizava a cabeça da vaca para retirar 
as carnes e fazer charque. 

A minha mãe limpava uma casa de vinte peças na estância de Fulano 
de Tal (diz o nome). Só davam essas achuria de ovelha e cabeça de 
ovelha e umas bolachas velhas duras, que grudavam na parede e não 
quebravam (Entrevistada Antônia).  

Antônia quando criança também cuidava de seus irmãos mais novos 
para sua mãe trabalhar. Antes disso, ia até as estâncias a cavalo buscar roupas 
para a mãe lavar no arroio. Ela conta com horror sobre o peso do ferro à brasa 
que sua mãe usava para passar as roupas. Aos 12 anos, ela saiu de casa para 
trabalhar em casa de família, foi para uma estância onde fazia todos os 
serviços em troca de moradia, comida e roupas velhas. “Sempre na luta, sem 
salário entendeu? Então me davam roupa velha e comida” (Entrevistada 
Antônia).  

Com 14 anos, retornou para casa pois não aguentava mais sua rotina 
corrida de serviços. Mas como já havia acontecido a separação dos seus pais, 
Antônia teve que procurar outro serviço, pois seu pai não tinha como ajudá-
la. Então, Antônia teve que ir morar na cidade onde trabalhou como babá e 
empregada doméstica. Aos 20 anos casou, foi trabalhar em estâncias junto ao 
seu marido. Trabalhou lá como empregada doméstica por quatro anos, onde 
era paga com salário, mas teve que se afastar porque não conseguia conciliar 
seus afazeres com os cuidados de sua filha pequena. 



NELISSA PEREIRA FONSECA 
CASSIANE DA COSTA 
ROSEMERI DA SILVA MADRID 
RUMI REGINA KUBO 
BIANE DE CASTRO 
 

ISSN 2525-4529, v. 1, n.23 – 2025.1                                                                           199 

Após isso, conseguiu outro emprego em estância onde trabalhou por 13 
anos, seu marido era capataz, ela iniciou como empregada doméstica e após 
algum tempo passou a cozinhar também. Recebia meio salário mínimo, 
moradia, alimento para ela e toda sua família. Neste emprego, Antônia se 
refere como onde passou seus melhores anos: “Trabalhava assim, à vontade”. 
E ao perguntar por sua patroa, ela responde: “Era muito boa pra mim, nem 
parecia que era rica” (Entrevistada Antônia). Quando nasceu sua filha mais 
nova, Rita, retornou para propriedade onde já havia morado, após o acidente 
de trabalho de seu marido. 

Nessa época, Antônia começou a trabalhar no pomar de laranja próximo 
a sua casa. Neste serviço, ela comenta, que seu patrão só contratava mulheres 
pois dizia que mulheres eram mais detalhistas na escolha das laranjas. Ela diz 
que “trabalhava igual homem”.  Para não vir no sol quente para casa, Antônia 
almoçava “boia fria”, como ela se referia, no meio das árvores.  O seu 
pagamento era conforme a quantidade colhida, recebia a média de R$1.000,00 
ao mês, enchendo 40 caixas a cada dia.  

Rita, filha de Antônia, tinha sua renda mensal composta por programa 
social do Governo Federal, e realizava faxinas nas fazendas da região. Para ela, 
a maior dificuldade em busca de emprego é a necessidade de ter experiência e 
uma formação para se encaixar em qualquer vaga. “Se não tem ninguém que 
te indique, tu tens que se formar, estudar pra ter um emprego” (Entrevistada 
Rita). 

Alice já trabalhou na cidade, na cozinha de um trailer, no pomar de 
laranjas junto com a Antônia e atualmente trabalha como faxineira em três 
casas diferentes. Ela comenta também que conta com a ajuda da sogra e da 
cunhada para ficar com sua filha pequena enquanto trabalha fora, já que não 
existe disponibilidade de educação infantil na região. Ao chegar do trabalho, 
Alice ainda cuida dos afazeres domésticos de sua casa e de sua filha. Ela diz 
que sempre foi bem tratada em seus serviços e que é paga com dinheiro. Esse 
caso exemplifica o apoio mútuo entre as mulheres que é utilizado como 
estratégia de resistência na comunidade. Entretanto, também acena para a 
sobrecarga de trabalho de mulheres através de jornadas duplas ou triplas sem 
a divisão igualitária do trabalho doméstico com os companheiros. 

A partir alguns relatos do texto, entendemos que, por vezes, a 
colonialidade foi eficiente no sentido de não proporcionar a algumas 
mulheres entrevistadas o questionamento de papéis de servidão. Entretanto, 
algumas delas têm ciência das opressões sofridas no âmbito do trabalho.  



 
MULHERES QUILOMBOLAS, TRABALHO E DORORIDADE NA PAMPA 
BRASILEIRA 
 

ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                               200 

São várias as estratégias utilizadas pelas mulheres para a resistência 
que emerge a partir da dor coletiva. Nesse contexto, cabe muito bem o 
conceito de dororidade de Vilma Piedade.  Ao elucidar os sentidos da dor, a 
autora resgata e ressignifica um termo difundido na literatura feminista, ou 
seja, a noção de sororidade. Isso porque, trata-se de dores vivenciadas por 
corpos negros e isso é essencial que se destaque. Há aqui uma irmandade 
ligada a uma ancestralidade comum, uma identidade, que a cada injustiça ou 
situação degradante, é sentida nas entranhas dessa ancestralidade comum. 
Nesse lugar de dor pulsa a semente da transformação através da articulação 
das mulheres, seja no apoio entre mulheres da família para cuidar das 
crianças e dividir outros trabalhos, seja na construção de opções coletivas e 
justas de trabalho. Assim, nos alimenta a esperança o protagonismo de um 
grupo de mulheres da comunidade que está criando uma agroindústria 
coletiva de panificados.  Através desse empreendimento solidário, elas 
poderão trabalhar com base na autogestão e sem patrão. 

CONSIDERAÇÕES 

Nós, autoras desse artigo-manifesto, somos mulheres (duas negras e 
três brancas), pesquisadoras de universidades públicas e feministas. Temos a 
responsabilidade de contribuir com a diminuição das desigualdades nos 
territórios em que atuamos. Nesse entendimento, nossa escrita é 
comprometida e posicionada ao lado das mulheres quilombolas que 
historicamente, como outros(as) sujeitos(as) sociais, sofrem tentativa de 
apagamento na Pampa brasileira. Se é verdade que a universidade pública vem 
contribuindo com essa tentativa de apagamento, é urgente repensar essa 
prática e atuar no sentido contrário. 

Conscientes das relações de poder que atravessam essa realidade, 
utilizamos o teclado como arma de denúncia e de luta. Junto às mulheres 
quilombolas que entrevistamos, e todas as outras que enfrentam essas 
opressões aqui relatadas e outras, subimos o tom de voz para dizer que as 
mulheres quilombolas são sujeitas de direitos e que esses direitos serão 
respeitados. Não aceitamos que as mãos sujas de sangue da escravidão 
continuem a submeter o trabalho das mulheres a condições degradantes e 
desumanas, como o pagamento através de sobres de comida.  

O Estado tem responsabilidade na comunicação e defesa dos direitos 
dessas mulheres, no âmbito do trabalho, assim como nos demais. Não 
aceitamos desculpas. Exigimos que os direitos e as políticas públicas 
efetivamente cheguem até as comunidades quilombolas, especialmente às 
mulheres, que são as que mais sofrem com a negligência e o descaso.  Novas 



NELISSA PEREIRA FONSECA 
CASSIANE DA COSTA 
ROSEMERI DA SILVA MADRID 
RUMI REGINA KUBO 
BIANE DE CASTRO 
 

ISSN 2525-4529, v. 1, n.23 – 2025.1                                                                           201 

políticas públicas precisam ser construídas para gerar e fortalecer opções de 
trabalho e renda a partir da realidade dessas comunidades, em diálogo com 
todos(as) e considerando questões de gênero.  

A constituição desse artigo-manifesto remete aos sentidos do termo 
dororidade, que busca traduzir e conceituar a dor compartilhada que essas 
mulheres passaram e ainda passam, e que reside justamente nessa dor 
compartilhada, sentida e ressentida, os sentidos da luta e a potência de 
transformação que elas carregam. É uma dor recordada a cada narrativa, a 
cada trecho da entrevista. Os sentidos dessa partilha buscamos aqui recontar.  

Trata-se de uma partilha que demarca as situações de desigualdade, de 
trabalho não reconhecido, não somente pela ausência de remuneração, mas 
sobretudo, pela naturalização de uma grande invisibilidade do valor de cada 
um desses trabalhos que eram oferecidos aos patrões, fazendeiros, vizinhos 
com mais posses. Trabalhos que lidam com o cuidado da vida, de alimentar, 
de manter limpo a casa, as roupas. E ao recontar essas situações de trabalho, 
o inevitável sentimento de revolta, de nós mulheres, sejamos quilombolas ou 
não, negras ou não. Mulheres irmanadas pelos relatos que são captados pela 
dororidade.  

Mas tamanha dor, onde o racismo se mistura com o patriarcado e a 
exploração de quem trabalha, atinge as mulheres irmanadas pelos relatos e a 
constatação de uma herança colonialista e patriarcal. E a partir da vivência 
com estas mulheres, seus quilombos, seus modos de vida, como autoras, 
afirmamos que existe um grande potencial na mobilização coletiva das 
mulheres quilombolas para transformar a realidade.  

Junto às mulheres quilombolas, levantamos nossas vozes: não 
passarão! Esse é o recado a quem dá sustentação à colonialidade, ao 
patriarcado e ao racismo na Pampa. Da mesma forma, mandamos esse recado 
a quem se cala diante das opressões. Precisamos aprender com a coragem das 
mulheres quilombolas para transformar as dores em luta. Precisamos somar 
as nossas vozes e forças às delas. 

 

 

 

 

 



 
MULHERES QUILOMBOLAS, TRABALHO E DORORIDADE NA PAMPA 
BRASILEIRA 
 

ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                               202 

REFERÊNCIAS 

BRASIL. DECRETO Nº 4.887, DE 20 DE NOVEMBRO DE 2003. REGULAMENTA O 

PROCEDIMENTO PARA IDENTIFICAÇÃO, RECONHECIMENTO, DELIMITAÇÃO, DEMARCAÇÃO E 

TITULAÇÃO DAS TERRAS OCUPADAS POR REMANESCENTES DAS COMUNIDADES DOS 

QUILOMBOS DE QUE TRATA O ART. 68 DO ATO DAS DISPOSIÇÕES CONSTITUCIONAIS 

TRANSITÓRIAS. DISPONÍVEL EM: 

<HTTPS://WWW.PLANALTO.GOV.BR/CCIVIL_03/DECRETO/2003/D4887.HTM>. ACESSO 

EM: 28 ABRIL 2024. 

GONZALEZ, LÉLIA. MULHER NEGRA, ESSA QUILOMBOLA. FOLHA DE SÃO PAULO, 

CADERNO FOLHETIM, 22 DE NOV. DE 1981, P. 04. DISPONÍVEL EM: 

<HTTPS://EDISCIPLINAS.USP.BR/PLUGINFILE.PHP/271089/MOD_RESOURCE/CONTENT/1
/MULHER%20NEGRA%20ESSA%20QUILOMBOLA.PDF> . ACESSO EM 31 AGO. 2023. 

KROEFF, DENISE REIF. ET AL. DIAGNÓSTICO DAS COMUNIDADES QUILOMBOLAS 

CERTIFICADAS NO RIO GRANDE DO SUL. PORTO ALEGRE: SEAPI/DDPA, 2023. 

MARTINS, ANA RITA ILHA. MULHERES QUILOMBOLAS DA PAMPA: ANCESTRALIDADE, 

NEGRITUDE E RESISTÊNCIA- SANTANA DO LIVRAMENTO, 2020. MONOGRAFIA 

(GRADUAÇÃO)- UNIVERSIDADE ESTADUAL DO RIO GRANDE DO SUL, CURSO DE 

DESENVOLVIMENTO RURAL E GESTÃO AGROINDUSTRIAL, UNIDADE EM SANTANA DO 

LIVRAMENTO, 2020. 74 F. 

MAZURANA, JULIANA; DIAS, JAQUELINE EVANGELISTA; LAUREANO, LOURDES 

CARDOZO. POVOS E COMUNIDADES TRADICIONAIS DO PAMPA. PORTO ALEGRE: FUNDAÇÃO 

LUTERANA DE DIACONIA, 2016. 

NASCIMENTO, BEATRIZ. O CONCEITO DE QUILOMBO E A RESISTÊNCIA CULTURAL NEGRA. 
AFRODIÁSPORA, ANO 3, N. 6 E 7, 1985, P. 41-49. 

NASCIMENTO, BEATRIZ.  QUILOMBOLA E INTELECTUAL: POSSIBILIDADE NOS DIAS DA 

DESTRUIÇÃO. EDITORA FILHOS DA ÁFRICA, 2022. 2ª EDIÇÃO. 

PIEDADE, VILMA. DORORIDADE. COLEÇÃO CONCEITOS. SP: ED. NOS, 2017. 

SANTOS, JAMILLE PEREIRA PIMENTEL DOS. QUILOMBOS: ORGANIZAÇÕES SOCIAIS 

INTERÉTNICAS. HISTÓRIA EM REVISTA.  V.29, JAN. 2024, P.77-91. 

SEGATO, RITA. “GÉNERO Y COLONIALIDAD: EN BUSCA DE CLAVES DE LECTURA Y DE UN 

VOCABULARIO ESTRATÉGICO DESCOLONIAL”. EN: BIDASECA, K. FEMINISMOS Y 

POSCOLONIALIDAD: DESCOLONIZANDO EL FEMINISMO DESDE Y EN AMÉRICA LATINA. 
BUENOS AYRES: GODOT, 2011. 


