
 

ARTIGOS - DOSSIÊ 

 

ISSN 2525-4529, v. 1, n. 23 – 2025.1                                                                            170 

RESISTÊNCIA E DINÂMICA DE ADAPTAÇÃO QUILOMBOLA:  

O JARÊ NA CHAPADA DIAMANTINA  

Franco Adriano dos Santos 
Graduado em Pedagogia pela Universidade Estadual de Goiás (2018). Mestre em Gestão, 

Educação e Tecnologias pela Universidade Estadual de Goiás (2022). Especialista em Cultura 
e História Afro-brasileira pela Faculdade Souza (2021). Especialista em Educação Especial 

(2024). Especialista em Direitos Humanos e Diversidade pela UFMG (2025). Atualmente, 
professor da Secretaria de Educação do Distrito Federal. Atuando principalmente nos 

seguintes temas: pan-africanismo, ancestralidade, filosofia africana, oralidade negro 
brasileira e oralidade.  Membro dos grupos de pesquisa GEPPESP, GEFOPI e GEGC. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/2808374936174103  ORCID: https://orcid.org/0000-0002-7386-0373 
E-mail francoafro@gmail.com 

Marcelo Duarte Porto 
Graduado em Psicologia pela Universidade de Brasília (1999), Mestre (2002) e Doutor 

(2008) em Psicologia pela mesma instituição. Pós-Doutor em Psicologia pela Universidade 
Católica de Brasília (2015). Member of American Psychological Association (APA). 

Presidente da Academia de Letras de Brasília (2020-2022). Professor Titular na 
Universidade Estadual de Goiás (UEG). Coordenador do Mestrado em Gestão, Educação e 

Tecnologias da UEG e também docente no Mestrado em Ensino de Ciências. Lattes: 
http://lattes.cnpq.br/0952917016124917  ORCID: https://orcid.org/0000-0002-9934-4035 

E-mail: marcelo.porto@ueg.br 

Ronaldo Rodrigues da Silva 
Doutor (Ph.D) em Educação - EDUCATION - Wisconsin International University United 

State of America - (EUA.2007 - Diploma Validado pelo MEC - BRASIL). Mestre em Educação 
Física pela Universidade Católica de Brasília - DF (2003) Especialista em Administração 

Escolar pela Universo - Universidade Salgado Filho - Rio de Janeiro - 1997. Especialista em 
Administração em Produção e Operações. pela Faculdade FATAP - 2023 - Especialista em 

Fisiologia do Exercício pela FATAP - 2019. Graduado em Pedagogia pelo Instituto Superior 
de Educação Nossa Senhora de Lourdes - Bahia. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/0703387284532701 ORCID: https://orcid.org/0000-0002-1509-1297 
E-mail: ronaldorsilva57@gmail.com 

 

Resumo: O presente texto foi elaborado a partir de uma pesquisa qualitativa, 
teórica, documental contextualizada à pesquisa bibliográfica sobre 
religiosidade e cultura negro-brasileira e consiste em uma abordagem 
acadêmico-reflexiva sobre a singularidade da religião do Jarê, de matriz 
africana, que encontra sua expressão única no Quilombo de Remanso, na 
região da Chapada Diamantina, Bahia. Partindo da premissa de que o Jarê, 
inicialmente concebido como uma prática tipicamente rural, transcende suas 
fronteiras tradicionais ao envolver-se em circuitos que poderiam ser 
considerados estranhos à sua essência. O Jarê, variante quilombola do 
Candomblé de Caboclo é uma expressão religiosa afro-brasileira que mescla 
elementos das tradições africanas, indígenas e europeias. Apesar de menos 
conhecido que outras vertentes do Candomblé, como o Ketu e o Angola, o Jarê 

http://lattes.cnpq.br/2808374936174103
https://orcid.org/0000-0002-7386-0373
mailto:francoafro@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/0952917016124917
https://orcid.org/0000-0002-9934-4035
mailto:marcelo.porto@ueg.br
http://lattes.cnpq.br/0703387284532701
https://orcid.org/
mailto:ronaldorsilva57@gmail.com


FRANCO ADRIANO DOS SANTOS 
MARCELO DUARTE PORTO 
RONALDO RODRIGUES DA SILVA  
 

ISSN 2525-4529, v. 1, n. 23 – 2025.1                                                                              171 

 

desempenha um papel significativo na preservação da identidade cultural e 
espiritual das comunidades quilombolas e afrodescendentes no Brasil. Esta 
abordagem se embasa teoricamente, em especial, nas seguintes obras, com 
seus respectivos autores: Cultura Tradicional Banto, de Raul Ruiz de Asúa 
Altuna; O Local da Cultura, de Homi Kuane Bhabha; e Tradição Viva, de 
Hampâté Bâ. Ao mesmo tempo em que constatamos que a tradição religiosa 
afro-brasileira é parte constituinte da matriz formadora da cultura brasileira; 
percebemos que, desde os indicadores, temos uma sociedade ainda pouco 
atraente aos pardos e pretos por não agregar a sua identidade cultural e por 
não reconhecer às singularidades deste grupo específico. A análise centra-se 
em expectativas extrínsecas, expandindo seu alcance para plateias mais 
amplas e contextos diversos. 

Palavras-chave: Afrodescendente; Chapada; Jaré; Quilombola. 

Abstract: This text was prepared based on qualitative, theoretical, 
documentary research contextualized with bibliographical research on 
religiosity and black-Brazilian culture and consists of an academic-reflective 
approach on the uniqueness of the Jarê religion, of African origin, which finds 
its unique expression in Quilombo de Remanso, in the region from Chapada 
Diamantina, Bahia. Starting from the premise that Jarê, initially conceived as 
a typically rural practice, transcends its traditional borders by involving itself 
in circuits that could be considered foreign to its essence. Jarê, a quilombola 
variant of Candomblé de Caboclo, is an Afro-Brazilian religious expression 
that mixes elements of African, indigenous and European traditions. 
Although less known than other aspects of Candomblé, such as Ketu and 
Angola, Jarê plays a significant role in preserving the cultural and spiritual 
identity of quilombola and Afro-descendant communities in Brazil. This 
approach is theoretically based, in particular, on the following works, with 
their respective authors: Bantu Traditional Culture, by Raul Ruiz de Asúa 
Altuna; The Place of Culture, by Homi Kuane Bhabha; and Living Tradition, 
by Hampâté Bâ. At the same time that we note that the Afro-Brazilian 
religious tradition is a constituent part of the formative matrix of Brazilian 
culture; We realize that, based on the indicators, we have a society that is still 
unattractive to brown and black people because it does not add to their 
cultural identity and does not recognize the singularities of this specific 
group. The analysis focuses on extrinsic expectations, expanding its reach to 
broader audiences and diverse contexts. 

Keywords: Afrodescendant; Chapada; Jare; Quilombola. 

 



 
RESISTÊNCIA E DINÂMICA DE ADAPTAÇÃO QUILOMBOLA: 
O JARÊ NA CHAPADA DIAMANTINA  
 
 

 

ISSN 2525-4529, v. 1, n. 23 – 2025.1                                                                             172 

 

INTRODUÇÃO 

A religião do Jarê1, enraizada no Quilombo de Remanso2, na Chapada 
Diamantina, Bahia, objeto de estudo neste artigo, explora sua notável 
adaptação a contextos contemporâneos aparentemente distantes de suas 
origens rurais. Considerando a complexidade de sua formação, o Jarê emerge 
como um fenômeno negociado, interagindo com diversas forças em sua 
concepção, que combinam movimentos de agitação e placidez. Este estudo 
analisa a maneira como o Jarê, desde sua origem, estabeleceu diálogos com 
outras influências, evidenciando sua natureza dinâmica e adaptável. A 
religião do Jarê, profundamente inserida nas paisagens da Chapada 
Diamantina, surge como um objeto de estudo fascinante neste artigo. 

A investigação se propõe a explorar a excepcional capacidade adaptativa 
do Jarê a contextos contemporâneos, que inicialmente parecem distantes de 
suas origens rurais. Ao delinear a complexidade inerente à sua formação, o 
Jarê revela-se como um fenômeno dinâmico e flexível, moldado por 
negociações contínuas com diversas forças que se entrelaçam em um 
intrincado equilíbrio entre movimentos de agitação e placidez. O núcleo desta 
pesquisa reside na análise da maneira como o Jarê, desde seu surgimento, 
estabeleceu diálogos substanciais com uma diversidade de influências, 
demonstrando, assim, sua natureza adaptativa e resiliente diante das 
nuances temporais e das metamorfoses sociais. 

O Jarê, ao se desenrolar ao longo das eras, revela-se como um 
testemunho vivo das negociações espirituais3 que permeiam sua essência. Sua 

                                                        
1 Embora o termo “Jarê” tenha raízes africanas, sua prática e significado podem ter sido 
influenciados pela cultura afro-brasileira ao longo do tempo. Essas celebrações são 
importantes não apenas como expressões de devoção religiosa, mas também como 
momentos de preservação cultural e social dentro das comunidades religiosas afro-
brasileiras. (N.A) 
2 O Quilombo de Remanso, localizado na Chapada Diamantina, na Bahia, é uma comunidade 
quilombola que se destaca pela preservação de suas tradições e pela resistência cultural. 
Fundada por descendentes de africanos escravizados, a comunidade é um exemplo de como 
a cultura afro-brasileira se mantém viva e adaptável ao longo do tempo. O Quilombo de 
Remanso é conhecido por sua forte ligação com a terra, sendo a agricultura familiar uma das 
principais atividades econômicas. Os moradores cultivam alimentos tradicionais como 
milho, feijão e mandioca, e a terra é central para sua identidade e sobrevivência. Além disso, 
a comunidade celebra suas raízes africanas por meio de festas, danças e música, mantendo 
vivas as tradições herdadas de seus antepassados. 
3 O termo “negociações espirituais” utilizado pode ser interpretado de várias maneiras, 
dependendo do contexto. Em algumas práticas espirituais, as pessoas podem se envolver em 
negociações ou comunicações com entidades espirituais, como deuses, espíritos ancestrais, 



FRANCO ADRIANO DOS SANTOS 
MARCELO DUARTE PORTO 
RONALDO RODRIGUES DA SILVA  
 

ISSN 2525-4529, v. 1, n. 23 – 2025.1                                                                              173 

 

formação complexa não é apenas um reflexo de suas raízes rurais, mas 
também uma manifestação de um fenômeno religioso constantemente em 
diálogo com diversas forças. As negociações, que ora refletem movimentos de 
agitação, ora de placidez, desvendam a riqueza e a diversidade de influências 
que moldaram o Jarê desde sua concepção. A evolução do Jarê ao longo do 
tempo é uma narrativa viva das negociações espirituais que permeiam sua 
essência. Sua formação complexa transcende não apenas suas raízes rurais, 
mas também representa um fenômeno religioso que constantemente se 
engaja em diálogo com diversas forças.  

As negociações, refletidas ora em movimentos de agitação, ora em 
momentos de placidez, revelam a diversidade e riqueza de influências que 
contribuíram para a moldagem do Jarê desde sua concepção. É, pois nas 
sociedades orais que não apenas a função da memória é mais desenvolvida, 
mas também a ligação entre o homem e a Palavra é mais forte. Lá onde não 
existe a escrita, o homem está ligado à palavra que profere. Está 
comprometido com ela. Ele é a palavra, e a palavra encerra um testemunho 
daquilo que ele é.  

A própria coesão da sociedade repousa no valor e no respeito pela 
palavra [...]. Nas tradições africanas, a palavra falada se empossava, 
além de um valor moral fundamental, de um caráter sagrado 
vinculado à origem divina e às forças ocultas nela depositadas. Agente 
mágico por excelência, grande vetor de “forças etéreas”, não era 
utilizada sem prudência (Hampatê Bâ, 1982, p. 182). 

O diálogo intrínseco do Jarê com outras influências, desde suas origens, 
transcende fronteiras culturais e espirituais. A religião, longe de ser uma 
entidade isolada, incorpora elementos de diferentes tradições, evidenciando 
sua natureza sincretista4. Essa capacidade de integrar elementos diversos não 
apenas solidifica sua posição como uma prática espiritual adaptável, mas 

                                                        
guias espirituais ou outras formas de energia espiritual. Isso pode envolver pedidos, 
oferendas, rituais ou outras formas de interação com o mundo espiritual para obter 
orientação, proteção, cura ou assistência em questões pessoais ou espirituais. 
Independentemente do contexto, as "negociações espirituais" geralmente envolvem uma 
busca por compreensão, conexão ou alinhamento com o transcendente, o sagrado ou o 
divino, seja através de práticas religiosas tradicionais, experiências espirituais pessoais ou 
reflexão interna (N.A). 
4 O sincretismo frequentemente ocorre em sociedades onde diferentes grupos étnicos, 
religiosos ou culturais interagem e se influenciam mutuamente ao longo do tempo. Essa 
interação pode resultar na formação de novas crenças, práticas e tradições que combinam 
elementos das culturas envolvidas. Um exemplo clássico de sincretismo religioso é o 
sincretismo afro-brasileiro, que se desenvolveu no Brasil durante o período colonial, quando 
os africanos escravizados foram trazidos para o país e tiveram que adaptar suas crenças 
religiosas às novas condições. Isso levou à formação de religiões como o Candomblé e a 
Umbanda, que combinam elementos das tradições religiosas africanas com o catolicismo. 
N.A. 



 
RESISTÊNCIA E DINÂMICA DE ADAPTAÇÃO QUILOMBOLA: 
O JARÊ NA CHAPADA DIAMANTINA  
 
 

 

ISSN 2525-4529, v. 1, n. 23 – 2025.1                                                                             174 

 

também ressalta sua habilidade de manter uma identidade distintiva no 
processo. Essa capacidade de assimilação e integração não apenas consolida 
sua posição como uma prática espiritual adaptável, mas também destaca sua 
habilidade de manter uma identidade distintiva ao longo desse processo. 

A dinâmica adaptativa do Jarê não se limita apenas ao âmbito 
conceitual; ela se manifesta de maneira tangível na participação ativa de seus 
seguidores em contextos contemporâneos aparentemente estranhos à sua 
tradição. O Jarê, longe de ser uma prática isolada em áreas rurais, estende-se 
para plateias mais amplas, desafiando e enriquecendo as experiências 
espirituais além dos limites percebidos inicialmente. 

HISTORIOGRAFIA 

A Chapada Diamantina, uma região serrana de clima semiárido 
localizada no centro do estado da Bahia, deve seu nome à característica 
formação geológica que se configura como um extenso planalto, 
apresentando altitudes médias variando entre 800 e mil metros, com picos 
que ultrapassam os 2 mil metros. Integrante da Cadeia do Espinhaço, a 
Chapada Diamantina também atua como divisor de águas, delineando a 
separação entre a bacia do São Francisco e os rios que fluem diretamente para 
o Atlântico. Seu território abrange as bacias dos rios Paraguaçu e Jacuípe, 
constituindo uma unidade geomórfica com aproximadamente 38 mil 
quilômetros quadrados, o que representa cerca de 7% da área total do estado 
da Bahia. 

Ao se referir à Chapada Diamantina, tanto os habitantes locais quanto 
os visitantes frequentemente aludem, de maneira mais específica, à sua 
porção centro-leste, correspondente à denominada Serra do Sincorá5. Essa 
área abriga as Lavras Diamantinas, que conferem nome à totalidade da 
formação. Destaca-se que na Serra do Sincorá ocorre um notável encontro de 
transição ecológica entre três distintos tipos de vegetação: florestas de 
planície a leste, caatinga a oeste e vegetação de altitude nas serras. 

O Quilombo de Remanso, localizado na Chapada Diamantina, Bahia, 
representa um significativo objeto de estudo para a historiografia brasileira, 

                                                        
5 A Serra do Sincorá é uma cadeia montanhosa localizada no estado da Bahia, Brasil. Ela faz 
parte da Chapada Diamantina, uma região conhecida por sua beleza natural, paisagens 
deslumbrantes, cachoeiras, grutas e trilhas para caminhadas, sendo uma das áreas mais 
famosas da Chapada Diamantina e oferece várias atrações para os visitantes que buscam 
aventura e contato com a natureza (N.A). 



FRANCO ADRIANO DOS SANTOS 
MARCELO DUARTE PORTO 
RONALDO RODRIGUES DA SILVA  
 

ISSN 2525-4529, v. 1, n. 23 – 2025.1                                                                              175 

 

em especial no que tange à análise das dinâmicas de resistência cultural e 
territorial das comunidades quilombolas. Sua fundação está intimamente 
ligada ao processo histórico de formação dos quilombos no Brasil, que 
surgiram como respostas de resistência à escravização e à opressão colonial. 

A Chapada Diamantina não se define por uma cultura de base genética, 
mas por um processo de "reciclagem interna", caracterizado pela formação 
de quadros culturais amalgamados e exclusivos. Esse processo foi favorecido 
ao longo do tempo pelas "afluências sociais e influências culturais", 
conforme denominados por Senna e Aguiar (1980, p. 80). Tais influências são 
particularmente evidentes na formação histórica da cultura econômica do 
garimpo de diamantes, que atraiu diversas migrações internas. Essas 
migrações, motivadas principalmente pela busca de oportunidades no 
garimpo, contribuíram para a configuração cultural singular da região. 

Os que vieram do Recôncavo Baiano traziam o candomblé́ de orixás 
(Jeje, Keto, Nagô, Banto, Angola), jáos caboclos indígenas 
incorporados àsua cosmogonia e ao seu ritual.  Os que chegaram de 
Minas, além dos orixás, traziam elementos de umbanda. Os que 
vieram do São Francisco chegaram com atitudes, pensamentos e 
valores do catolicismo rural (Senna; Aguiar, 1980, p. 80). 

Historicamente, o Quilombo de Remanso se configura como um espaço 
de sobrevivência e preservação das culturas afro-brasileiras, uma vez que 
seus habitantes são descendentes diretos de africanos escravizados que, ao 
fugirem dos engenhos e fazendas, encontraram refúgio nas áreas de difícil 
acesso da Chapada Diamantina. Esse isolamento geográfico permitiu a 
criação e a manutenção de uma identidade cultural própria, onde práticas 
religiosas, sociais e econômicas são preservadas e transmitidas de geração em 
geração. 

A região das Lavras Diamantinas, delimitada aproximadamente por um 
quadrângulo cujos vértices são demarcados pelas cidades de Lençóis, Andaraí, 
Palmeiras e Mucugê, caracteriza-se como uma área marcante. Essa 
delimitação coincide, em grande parte, com os limites do Parque Nacional da 
Chapada Diamantina, representando este último menos de 4% da área total 
das serras que compõem a Chapada. 

OS QUILOMBOS BAIANOS E SUA RELIGIOSIDADE AFRO-BRASILEIRA: RESISTÊNCIA, 

PRESERVAÇÃO E IDENTIDADE CULTURAL 

Historicamente, os quilombos baianos são marcos históricos que 
testemunham a perseverança e a resistência dos afrodescendentes contra a 
opressão e a escravidão que marcaram a história do Brasil. Nestes locais, não 
apenas se travou uma batalha física contra a tirania dos senhores de escravos, 



 
RESISTÊNCIA E DINÂMICA DE ADAPTAÇÃO QUILOMBOLA: 
O JARÊ NA CHAPADA DIAMANTINA  
 
 

 

ISSN 2525-4529, v. 1, n. 23 – 2025.1                                                                             176 

 

mas também se preservou e fortaleceu uma rica tradição espiritual que deu 
sustento e identidade às comunidades quilombolas. Surgidos como refúgios 
para os escravizados fugitivos, representam um símbolo de resistência 
política e social. Estes espaços, muitas vezes localizados em áreas remotas e 
de difícil acesso, tornaram-se refúgios seguros onde os afrodescendentes 
podiam viver livres da exploração e da violência dos senhores de escravos. Nas 
matas e nas serras da Bahia, comunidades inteiras se organizaram em torno 
da ideia de liberdade, resistindo bravamente à tentativa de subjugação e 
reafirmando sua humanidade e dignidade. Segundo Senna (1998), a formação 
das comunidades quilombolas em Remanso é resultante “de frentes pioneiras 
de expansões agropastoris, oriundas do desdobramento de fazendas, 
passagens de gado e aguadas” (p. 27). 

Além de serem palcos de resistência política, os quilombos baianos 
foram também o berço de uma rica tradição religiosa afro-brasileira. Nestes 
locais remotos, longe do olhar opressor dos colonizadores, a religiosidade 
afrodescendente encontrou espaço para florescer e se fortalecer. O 
Candomblé, a Umbanda, o Tambor de Mina6 e outras manifestações religiosas 
afro-brasileiras ganharam vida nas danças, nos cânticos e nos rituais das 
comunidades quilombolas, tornando-se um elo vital entre o passado africano 
e o presente brasileiro. Nos quilombos, a religião não era apenas uma questão 
de devoção pessoal; era também uma fonte de fortalecimento coletivo e 
organização. Os rituais e práticas religiosas serviam como espaços de 
encontro onde os quilombolas podiam compartilhar experiências, fortalecer 
laços de solidariedade e desenvolver estratégias de resistência contra os 
senhores de escravos e as forças coloniais. Estes momentos de comunhão 
espiritual proporcionavam não apenas consolo e esperança, mas também um 
senso de unidade e propósito na luta pela liberdade e pela justiça. 

 

                                                        
6 O Tambor de Mina é uma religião afro-brasileira originária do estado do Maranhão, 
especialmente da região de São Luís. É uma tradição religiosa que combina elementos das 
culturas africanas, indígenas e europeias, resultando em uma forma única de espiritualidade. 
Os rituais do Tambor de Mina muitas vezes envolvem o uso de tambores e danças, daí o nome 
da religião. Os praticantes acreditam na existência de divindades conhecidas como 
"encantados" ou "orixás", que representam forças da natureza, antepassados venerados e 
espíritos protetores. Além disso, há também a presença de entidades espirituais conhecidas 
como "pomba giras" e "caveiras", que desempenham papéis importantes nos rituais de cura 
e proteção. O Tambor de Mina é uma expressão da resistência cultural desses povos, 
preservando tradições espirituais e culturais que foram mantidas vivas ao longo dos séculos. 
(N.A). 



FRANCO ADRIANO DOS SANTOS 
MARCELO DUARTE PORTO 
RONALDO RODRIGUES DA SILVA  
 

ISSN 2525-4529, v. 1, n. 23 – 2025.1                                                                              177 

 

Os ritos têm papel pedagógico como modelo de mudança e 
deslocamento cumprindo a função terapêutica de restaurar o 
indivíduo e sua comunidade através de instrumentos nos quais a 
cultura fomenta o conteúdo social que interagem (Martins, 2000, p. 
72). 

Além de serem espaços de resistência, os rituais religiosos nos 
quilombos desempenharam um papel crucial na preservação da cultura 
africana e na transmissão de conhecimentos ancestrais de geração em 
geração. Os cânticos, danças, rituais e celebrações religiosas serviram como 
formas de manter viva a memória dos antepassados e fortalecer a identidade 
cultural dos quilombolas. Por meio dessas práticas, os quilombolas honravam 
seus antepassados, celebravam suas tradições e reafirmavam sua conexão 
com suas raízes africanas. 

A religiosidade afro-brasileira desempenha um papel crucial na 
preservação da identidade cultural e espiritual das comunidades quilombolas. 
Por meio dos rituais, dos cantos e das tradições religiosas, os quilombolas 
mantiveram viva a memória dos antepassados e transmitiram de geração em 
geração os conhecimentos ancestrais que os ajudaram a enfrentar os desafios 
da vida na diáspora. A religião serve neste contexto como um farol de 
esperança, uma fonte de força e uma expressão de resistência contra a 
opressão e a injustiça. 

O JARÊ 

O culto denominado “Jarê” é amplamente reconhecido pelas 
comunidades locais como uma prática distintiva da Chapada Diamantina, cuja 
criação e desenvolvimento encontram-se intrinsecamente vinculados 
ahistória dessa região. Sua origem é atribuída às cidades de Lençóis7 e 
Andaraí8, sendo que posteriormente disseminou-se para as áreas rurais 

                                                        
7 Lençóis é uma cidade localizada na região da Chapada Diamantina, no estado da Bahia, 
Brasil conhecida por suas paisagens deslumbrantes, rica biodiversidade, cachoeiras, grutas e 
trilhas para caminhadas, atraindo turistas de todo o mundo em busca de experiências de 
ecoturismo e aventura. Lençóis é frequentemente utilizada como base para explorar as 
maravilhas naturais da Chapada Diamantina, oferecendo uma variedade de serviços 
turísticos, como hospedagem, restaurantes, agências de turismo e guias locais. (N.A). 
8 Andaraí é um município localizado na Chapada Diamantina, no estado da Bahia, Brasil. 
Assim como outras cidades da região, Andaraí é conhecida por suas belezas naturais, 
incluindo cachoeiras, rios, grutas e paisagens. A cidade é ponto de partida para diversas 
trilhas e passeios pela Chapada Diamantina, atraindo turistas interessados em ecoturismo, 
aventura e contemplação da natureza. Além disso, Andaraí possui uma rica história ligada à 
exploração diamantífera na região, com vestígios dessa atividade ainda presentes em seu 
patrimônio cultural e arquitetônico (N.A). 



 
RESISTÊNCIA E DINÂMICA DE ADAPTAÇÃO QUILOMBOLA: 
O JARÊ NA CHAPADA DIAMANTINA  
 
 

 

ISSN 2525-4529, v. 1, n. 23 – 2025.1                                                                             178 

 

desses municípios e de localidades circunvizinhas, adquirindo características 
particulares em cada localidade.  

O "Jarê" é uma expressão religiosa e cultural profundamente enraizada 
na região nordeste do Brasil, com uma presença marcante nos estados da 
Bahia e de Pernambuco. Sua origem remonta às profundezas da história do 
país, refletindo a complexa interação entre as tradições religiosas africanas 
dos terreiros trazidas pelos escravizados, as práticas espirituais dos povos 
indígenas nativos e as influências culturais dos colonizadores europeus. Essa 
fusão de elementos distintos criou uma expressão religiosa única e 
multifacetada, que se destaca como um testemunho da riqueza e diversidade 
étnica do Brasil. 

O terreiro se afirma como um território étnico-cultural, capaz de 
acolher de uma forma mais geral o cruzamento dos espaços e dos 
tempos compreendidos na especialização do grupo negro. Ali se 
conservam os preciosos conteúdos patrimoniais (o axé ou a energia 
vital, os princípios cósmicos, a ética dos ancestrais), como também os 
ensinamentos do xirê, os ritmos e as formas drásticos, que se 
desdobram ludicamente na sociedade global (Sodré, 1988, p. 90). 

No âmago do Jarê estão os cultos aos Orixás, deidades que representam 
forças da natureza e aspectos da vida humana, e a veneração aos ancestrais, 
que são considerados guias espirituais e protetores das comunidades. Essas 
práticas religiosas são acompanhadas por uma rica variedade de rituais, 
cerimônias e celebrações que incluem cânticos, danças, oferendas e 
festividades festivas. Através desses rituais, os praticantes do Jarê buscam 
estabelecer uma conexão profunda com o sagrado, honrando suas divindades 
e antepassados, e buscando orientação espiritual e proteção. 

O Jarê não se limita apenas ao aspecto religioso; ele se estende à vida 
cotidiana das comunidades onde está enraizado, influenciando a cultura, a 
música, a dança, a culinária e outras expressões artísticas. Os festivais e 
celebrações do Jarê são momentos de intensa alegria e devoção, onde os 
participantes se unem para celebrar suas crenças e fortalecer os laços 
comunitários. Além de seu papel como uma expressão de espiritualidade e 
cultura, o Jarê também desempenha um papel importante na resistência 
cultural e na luta contra o racismo e a discriminação9. Ao reafirmar a 

                                                        
9 A resistência cultural capacita as comunidades marginalizadas, permitindo-lhes afirmar 
suas identidades e narrativas próprias. Ao valorizar e celebrar suas tradições, culturas e 
línguas, as comunidades encontram força e orgulho em sua própria diversidade, desafiando 
os estereótipos racistas que as marginalizam. Promove a conscientização e a educação sobre 
o racismo e a discriminação, ampliando a compreensão das raízes históricas e das 



FRANCO ADRIANO DOS SANTOS 
MARCELO DUARTE PORTO 
RONALDO RODRIGUES DA SILVA  
 

ISSN 2525-4529, v. 1, n. 23 – 2025.1                                                                              179 

 

importância e a validade das tradições religiosas afro-brasileiras, o Jarê 
desafia os estereótipos e preconceitos que muitas vezes permeiam as 
narrativas dominantes, promovendo uma maior valorização da diversidade 
cultural e étnica do país. 

É o laço vital que une os vivos com os antepassados. A palavra que 
estes pronunciaram faz-se vida na comunidade sensibilizada e 
conserva todo o seu vigor, através do tempo, conto, mito, gesto, 
provérbio palavra ritual e norma (Altuna, 2014, p.39). 

Entretanto, é notório que praticamente toda a população nativa, assim 
como indivíduos provenientes de outras localidades que estabeleceram 
residência na região ao longo dos últimos anos, já teve experiências diretas 
com o Jarê. Este contato é frequentemente estabelecido por meio da 
participação em diversas cerimônias, especialmente durante a infância. 
Ocasionalmente, indivíduos recordam-se não apenas das letras de cantigas 
associadas ao Jarê, mas também de eventos significativos ocorridos durante 
as práticas cultuais. Observa-se, contudo, uma percepção compartilhada de 
que, nos dias atuais, a ocorrência de Jarê nos limites da cidade tornou-se 
menos frequente. 

As cerimônias de Jarê são conduzidas tanto em casas de culto dedicadas 
exclusivamente a esse propósito, conforme observado nos locais mais 
afastados da sede do município, quanto em residências habituais localizadas 
na área urbana. Vale ressaltar, que nem toda residência onde se realiza o Jarê 
configura-se como um terreiro, termo usualmente reservado para locais nos 
quais há a presença de líderes responsáveis pela realização de rituais de 
iniciação. Em ambos os cenários, a preparação para as festividades ocorre ao 
longo de semanas anteriores, durante as quais se angaria recursos 
financeiros, seja por meio de arrecadação ou doações, destinados à aquisição 
de alimentos e objetos rituais essenciais. Além disso, é comum realizar 
convites às pessoas que participarão da cerimônia. Para Altuna (2014, p. 99), 
existe uma dependência da estabilidade do equilíbrio equitativo da 
coletividade explicitada, que é influenciada pela sua constituição, pelas 
modulações sociais e pela complexidade dessas interações. Isso impulsiona o 
desenvolvimento identitário dentro de uma rica tradição, que, apesar de sua 
multiplicidade e facetas ambíguas e complicadas, desdobra-se 
significativamente. 

 

                                                        
consequências sociais desses fenômenos. Ao oferecer perspectivas e insights únicos, a arte e 
a cultura desempenham um papel importante na promoção do diálogo e da reflexão crítica 
sobre questões raciais (N.A). 



 
RESISTÊNCIA E DINÂMICA DE ADAPTAÇÃO QUILOMBOLA: 
O JARÊ NA CHAPADA DIAMANTINA  
 
 

 

ISSN 2525-4529, v. 1, n. 23 – 2025.1                                                                             180 

 

As instituições destinadas à realização de Jarê que subsistem na 
contemporaneidade a exemplo da região do Quilombo de Remanso em 
Lençóis estão, predominantemente, situadas a alguns quilômetros da sede do 
município. Notavelmente, essas instituições tendem a localizar-se em 
proximidade a áreas que, em épocas pretéritas, abrigavam pequenos 
aglomerados habitacionais voltados para atividades de garimpo. No entanto, 
é pertinente observar que, ao longo dos últimos anos, houve uma considerável 
redução no número de residências na cidade que conduzem cerimônias de 
Jarê. 

O isolamento a que ficaram sujeitos os negros escravizados em Lençóis 
e outras cidades e povoados da Região forçou uma identificação cada vez 
maior entre os "terreiros" originários de várias "nações", motivando, assim, 
o surgimento de novas formas nos cultos rituais. Mesmo assim, ainda hoje 
notamos não ser o Jarê um culto cujo forte seja a homogeneidade (Senna, 
1980, p. 27). 

O Quilombo de Remanso, situado no estado da Bahia, Brasil, é objeto de 
interesse acadêmico devido à sua rica história de resistência e preservação da 
cultura afrodescendente. Esta comunidade quilombola, localizada às margens 
do Rio São Francisco, representa um enclave de identidade étnica e cultural, 
que remonta aos tempos da escravidão e se mantém como um símbolo de 
resistência até os dias atuais, com sua formação intrinsecamente ligada ao 
contexto histórico da escravidão no Brasil. Durante o período colonial, muitos 
africanos fugiram das fazendas de cana-de-açúcar e estabeleceram 
comunidades autossustentáveis em áreas remotas para escapar da opressão. 
O Quilombo de Remanso emergiu como um desses refúgios, onde os 
quilombolas puderam preservar suas tradições culturais, religiosas e de 
subsistência. 

É preciso esclarecer que as sociedades africanas consideradas 
tradicionais são aquelas que souberam conservar princípios e valores que 
eram cultivados anteriormente à invasão do continente africano pelos 
europeus. Já as comunidades tradicionais afro-brasileiras são aquelas que, 
pelo suporte da oralidade, preservaram em sua memória coletiva os valores 
tradicionais africanos, recriados e reatualizados em terras brasileiras (Rocha, 
2011, p. 2). 

 

 



FRANCO ADRIANO DOS SANTOS 
MARCELO DUARTE PORTO 
RONALDO RODRIGUES DA SILVA  
 

ISSN 2525-4529, v. 1, n. 23 – 2025.1                                                                              181 

 

A vida cotidiana no Quilombo de Remanso é permeada por expressões 
culturais e religiosas que refletem a herança africana dos moradores. Práticas 
como o Jarê, variante do Candomblé de Caboclo10, a Umbanda e outras 
manifestações religiosas afro-brasileiras são comuns, servindo como 
veículos para a transmissão de conhecimento e valores culturais de geração 
em geração. Além disso, as manifestações culturais, como o samba de roda e 
o maracatu, desempenham um papel importante na coesão comunitária e na 
preservação das tradições quilombolas. Apesar de sua importância histórica e 
cultural, a comunidade enfrenta uma série de desafios, incluindo o acesso 
limitado a serviços básicos, a pressão do desenvolvimento urbano e a falta de 
reconhecimento oficial de seus direitos territoriais. No entanto, as 
autoridades locais e organizações da sociedade civil têm trabalhado para 
garantir o reconhecimento e a proteção dos direitos desta comunidade 
histórica, visando promover sua autonomia e preservar sua identidade 
cultural única. Bhabha (1998, p. 63) afirma que “[...] é um processo de 
significação através do qual as afirmações da cultura ou sobre a cultura 
diferenciam, discriminam e autorizam a produção de campos de força, 
referência, aplicabilidade e capacidade”. Portanto neste aspecto, a 
consciência da culturalidade emerge como um referencial catalisador. 

O Jarê, ao longo de sua história, demonstra uma capacidade única de se 
adaptar às mudanças sociais e culturais, reflexo de sua herança africana 
agregadora.  Em seu surgimento, percebe-se que a religião já carregava 
consigo as marcas de negociações com diversas forças em ação na época. 
Essas negociações permitiram sua integração tanto em movimentos de 
agitação quanto em momentos de placidez, estabelecendo uma base flexível 
para sua evolução (Siqueira, 1998, p. 34). 

Partimos do pressuposto de que existe uma continuidade cultural e 
religiosa africana, dinamicamente reelaborada na Bahia, com a qual a grande 
maioria dos descendentes das civilizações africanas se identificam. Nestes 
processos de continuidades, descontinuidades, recriações e identificações 
realiza-se uma busca e reencontro de um sentimento de pertencer a um 
processo que cria uma nova referência sociocultural, capaz de assegurar um 
novo tipo de enfrentamento, ante as determinações da Sociedade Nacional em 
sua dinâmica contemporânea. 

                                                        
10 O Candomblé de caboclo é uma vertente religiosa afro-brasileira que tem como 
característica principal o culto aos caboclos, entidades espirituais que são frequentemente 
associadas à cultura indígena e à natureza. Essa forma de Candomblé combina elementos das 
tradições religiosas africanas com influências indígenas e europeias, resultando em uma 
prática religiosa sincretizada e diversificada (N.A). 



 
RESISTÊNCIA E DINÂMICA DE ADAPTAÇÃO QUILOMBOLA: 
O JARÊ NA CHAPADA DIAMANTINA  
 
 

 

ISSN 2525-4529, v. 1, n. 23 – 2025.1                                                                             182 

 

Ao considerar a complexidade de sua formação, o Jarê se revela como 
um fenômeno intrinsecamente negociado, interagindo com diversas forças 
em sua concepção, mesclando movimentos de agitação e placidez. A análise 
busca compreender como o Jarê, desde sua origem, estabeleceu diálogos 
significativos com diversas influências, evidenciando sua natureza dinâmica 
e adaptável diante das transformações sociais e culturais. O Jarê, ao se 
desdobrar ao longo do tempo, demonstra ser mais do que uma expressão 
espiritual estática. Sua formação complexa revela um fenômeno religioso que 
não apenas resiste às mudanças, mas também as incorpora em sua própria 
essência. A negociação constante com diversas forças durante sua concepção 
destaca-se como um elemento fundamental na compreensão dessa 
adaptação singular. 

Ao explorar a história do Jarê, observa-se que sua emergência está 
intrinsecamente ligada a um diálogo ativo com diversas influências. Desde os 
primórdios, o Jarê não se limitou a uma única fonte cultural ou espiritual, 
mas, ao contrário, abraçou elementos de diferentes origens, evidenciando sua 
natureza sincretista. Essa capacidade de estabelecer conexões significativas 
com diversas correntes culturais e espirituais permite ao Jarê transcender 
fronteiras e dialogar com as transformações contemporâneas. A dinâmica 
adaptativa do Jarê também se manifesta na participação ativa de seus 
seguidores em contextos que inicialmente podem parecer distantes de sua 
tradição. O Jarê, longe de ser uma prática restrita ao âmbito rural, expande sua 
presença para plateias mais amplas, desafiando preconceitos e 
estabelecendo-se como um fenômeno vivo e pulsante. 

Atualmente, a participação ativa dos seguidores do Jarê em contextos 
aparentemente estranhos à sua tradição inicial destaca-se como um 
fenômeno intrigante. Observa-se que os adeptos não apenas se adaptam a 
novos ambientes, mas também desempenham papéis de protagonismo nos 
processos contemporâneos. A capacidade de buscar ou rejeitar ativamente as 
posições impostas a eles, demonstra uma agência significativa por parte da 
comunidade do Jarê. 

O PAPEL DO JARÊ NA PRESERVAÇÃO DA IDENTIDADE CULTURAL E NA RESISTÊNCIA 

AFRODESCENDENTE E QUILOMBOLA 

O Jarê, como uma vertente da religião afro-brasileira, emerge como um 
componente vital na salvaguarda da identidade cultural e espiritual das 
comunidades afrodescendentes e quilombolas. Através de suas práticas 
rituais e tradições profundamente enraizadas, esta expressão religiosa não 



FRANCO ADRIANO DOS SANTOS 
MARCELO DUARTE PORTO 
RONALDO RODRIGUES DA SILVA  
 

ISSN 2525-4529, v. 1, n. 23 – 2025.1                                                                              183 

 

apenas fortalece os laços comunitários, mas também desempenha um papel 
fundamental na promoção da autoestima e no resgate das histórias e 
ancestralidades dos povos africanos e indígenas que compõem a tapeçaria 
cultural do Brasil. Brandão (2006) afirma que: 

[...] O modo africano de ser/viver/conhecer/saber perpassa toda a 
cultura nacional, só que isso é camuflado e muitos de nós não sabemos 
[...]. Hoje podemos dizer que essa influência está na ciência (que até 
pouco tempo era considerada um legado exclusivo dos portugueses), 
nos modos de curar doenças, na engenharia, nos modos de construir, 
na arquitetura, na estética, na culinária e – por que não? – na 
religiosidade, nas manifestações culturais e artísticas, na nossa 
brasilidade (p. 61). 

As práticas rituais do Jarê servem como um importante veículo para a 
transmissão de conhecimento e valores culturais de geração em geração. Os 
rituais, que envolvem cantos, danças, oferendas e cerimônias de iniciação, 
proporcionam um espaço sagrado11 onde a memória coletiva é honrada e 
celebrada. Estas práticas não só reforçam a conexão espiritual com as 
divindades e antepassados, mas também promovem uma profunda sensação 
de pertencimento e comunidade entre os praticantes. 

Em comunidades afrodescendentes e quilombolas, onde a herança 
cultural muitas vezes é alvo de apagamento e marginalização, o Jarê como 
expressão de culto aqui desempenha um papel ainda mais crucial. Ao fornecer 
um espaço seguro e acolhedor para a expressão da espiritualidade e da 
cultura, esta prática fortalece a resiliência das comunidades e oferece uma 
fonte de empoderamento e resistência contra as forças que buscam minar sua 
identidade e dignidade. 

Neste aspecto, o Jarê serve como um poderoso instrumento de 
resistência cultural contra as formas contemporâneas de racismo, 
discriminação e marginalização social. Ao reafirmar a importância e a 
validade das tradições religiosas afro-brasileiras na sociedade brasileira, esta 
prática desafia os estereótipos e preconceitos que frequentemente permeiam 
as narrativas dominantes. Além de sua função como resistência cultural, o 
Jarê desempenha um papel crucial no fortalecimento das comunidades 
afrodescendentes e quilombolas, promovendo a inclusão social e a coesão 
comunitária.  

                                                        
11 Espaço Sagrado aqui se apresenta como a um local físico ou simbólico que é considerado 
sagrado, ou seja, especial, sagrado ou dedicado a práticas religiosas, espirituais ou rituais. 
Esse espaço pode ser um templo, uma igreja, uma mesquita, uma sinagoga, um santuário, 
um altar ou qualquer outro local onde as pessoas se reúnem para cultuar, meditar, rezar ou 
praticar rituais religiosos (N.A). 



 
RESISTÊNCIA E DINÂMICA DE ADAPTAÇÃO QUILOMBOLA: 
O JARÊ NA CHAPADA DIAMANTINA  
 
 

 

ISSN 2525-4529, v. 1, n. 23 – 2025.1                                                                             184 

 

Por meio de suas práticas rituais e tradições, o Jarê cria espaços de 
pertencimento e solidariedade, onde os membros das comunidades podem se 
reunir, compartilhar experiências e fortalecer laços interpessoais. Esses 
espaços não apenas oferecem suporte espiritual, mas também são 
fundamentais para o desenvolvimento de redes de apoio social e para o 
enfrentamento dos desafios enfrentados por essas comunidades. Em suma, o 
Jarê não é apenas uma religião, mas sim um bastião de cultura, resistência e 
autoafirmação para as comunidades afrodescendentes e quilombolas do 
Brasil. Ao reconhecer e valorizar o papel fundamental desta expressão 
religiosa na vida dessas comunidades, podemos avançar em direção a uma 
sociedade mais inclusiva, justa e equitativa, onde todas as formas de 
expressão cultural são respeitadas e celebradas. 

METODOLOGIA 

Como metodologia, optou-se a utilização da pesquisa qualitativa, 
teórica, documental contextualizado à pesquisa bibliográfica, visto se 
relacionar ao levantamento de informações sobre as motivações do grupo, na 
compreensão e interpretação de determinados comportamentos, a opinião e 
as expectativas dos indivíduos de uma população enquanto sociedade. 

O levantamento bibliográfico e documental foi realizado no período de 
novembro de 2023 a janeiro de 2024. Este intervalo foi cuidadosamente 
selecionado para garantir a coleta de uma ampla gama de fontes relevantes e 
atualizadas. A abrangência temporal permitiu uma análise aprofundada e 
uma compreensão detalhada dos temas investigados. A pesquisa focou na 
aquisição de dados e na avaliação crítica das informações, assegurando uma 
base sólida para a fundamentação teórica e contextual do estudo. 

A pesquisa qualitativa, de acordo com Severino (2007, p. 28), "[...] pode 
ser mesmo conceituada como o processo mediante o qual o conhecimento se 
produz, se reproduz, se conserva, se sistematiza, se organiza, se transmite e 
se universaliza". Para Bardin (2004, p. 36), precisão e a clareza na definição 
dos critérios de análise proporcionam ao analista uma sensação de segurança, 
na decodificação12 dos elementos da construção dos saberes e fazeres 

                                                        
12 A decodificação dos elementos sincretizados envolve a análise e interpretação dos 
componentes que foram combinados ou fundidos em uma nova forma cultural, religiosa ou 
artística. Esse processo pode ser complexo, pois os elementos podem ser retirados de 
tradições diversas e ter significados diferentes em seus contextos originais. Neste aspecto, é 
importante reconhecer que as interpretações podem variar dependendo do contexto cultural, 
da perspectiva do observador e das intenções dos praticantes. Portanto, é essencial adotar 



FRANCO ADRIANO DOS SANTOS 
MARCELO DUARTE PORTO 
RONALDO RODRIGUES DA SILVA  
 

ISSN 2525-4529, v. 1, n. 23 – 2025.1                                                                              185 

 

intuídos. Quando há ambiguidade na interpretação dos elementos 
codificados, é essencial estabelecer unidades de contexto mais abrangentes 
que, embora não tenham sido contabilizadas no levantamento das 
frequências, possibilitam compreender o significado dos itens identificados, 
reintegrando-os em seu contexto. 

Reis (2010, p. 62) afirma que a pesquisa documental “[...] é o tipo de 
pesquisa que objetiva investigar e explicar um problema a partir de fatos 
históricos relatados em documentos”. Contextualmente, fundamenta-se em 
dados e informações derivadas de fontes documentais sem análise científica, 
mas com arcabouço de informações e dados tradicionais. Portanto, por meio 
desta metodologia de pesquisa temos a convicção de compreensão do 
cotidiano, das tradições e da cultura de uma comunidade quilombola e seu 
profundo conhecimento das histórias de vida, experiências e vivências 
cotidianas desse povo expressos por meio de sua religiosidade identitária, o 
Jarê. 

DISCUSSÃO 

O Jarê, como religião de matriz africana, traz à baila a apresentação da 
religiosidade como a um fenômeno em constante negociação com seu 
entorno. Sua capacidade de adaptar-se a diferentes contextos e de manter seu 
protagonismo na contemporaneidade evidencia a resiliência e vitalidade 
dessa prática religiosa. A análise aqui apresentada contribui para uma 
compreensão mais aprofundada do Jarê, destacando sua capacidade de 
transcender fronteiras geográficas e culturais, enquanto mantém suas raízes 
na rica tapeçaria espiritual da Chapada Diamantina, Bahia. O Quilombo de 
Remanso representa um exemplar significativo de resistência e perseverança 
dentro do contexto das comunidades quilombolas brasileiros. A luta contínua 
por direitos, a preservação cultural e a conexão intrínseca com a terra são 
aspectos que se entrelaçam de maneira complexa, configurando a base da 
identidade quilombola dessa comunidade e o legado cultural transmitido por 
seus ancestrais. Sendo assim, o Jarê na Chapada Diamantina, Bahia, revela-
se como um campo fértil para a compreensão das negociações espirituais em 
face das mudanças sociais e culturais. Sua notável capacidade de adaptação, 
oriunda de sua complexa formação e constante diálogo com diversas 
influências, destaca o Jarê como um fenômeno religioso dinâmico e adaptável.  

 

                                                        
uma abordagem holística e multidisciplinar que leve em consideração uma variedade de 
perspectivas e fontes de informação (N.A). 



 
RESISTÊNCIA E DINÂMICA DE ADAPTAÇÃO QUILOMBOLA: 
O JARÊ NA CHAPADA DIAMANTINA  
 
 

 

ISSN 2525-4529, v. 1, n. 23 – 2025.1                                                                             186 

 

CONSIDERAÇÕES 

Contextualmente, este estudo contribui para uma compreensão 
profunda das raízes e do desenvolvimento contínuo do Jarê, reforçando sua 
posição como uma expressão espiritual resiliente e vibrante na diversificada 
tapeçaria religiosa brasileira quilombola. O Quilombo de Remanso, localizado 
na histórica Chapada Diamantina, exemplifica a resistência e a perseverança 
cultural por meio da luta contínua por direitos, preservação cultural e conexão 
com a terra. A região moldou a identidade da comunidade, que se destaca pela 
preservação de práticas culturais e religiosas, como o culto ao Jarê. Este culto, 
central na vida espiritual do quilombo, reforça a conexão com o território e 
contribui para a coesão social e cultural. A agricultura familiar, sustentada por 
técnicas tradicionais, complementa essa relação com a terra, demonstrando 
como a resistência cultural e territorial, em sintonia com a importância 
histórica da Chapada Diamantina, sustenta e fortalece a identidade e o legado 
do Quilombo de Remanso. O Jarê, entrelaçado nas montanhas da Chapada 
Diamantina, revela-se como um fenômeno religioso em constante evolução. 
Sua notável capacidade de adaptação, resultante das negociações constantes 
com diversas forças em sua concepção, destaca o Jarê como um testemunho 
vibrante das dinâmicas espirituais que transcendem o tempo e o espaço.  Ele 
não apenas lança luz sobre as raízes do Jarê, mas também reforça sua posição 
como uma expressão espiritual resiliente, capaz de dialogar de maneira 
significativa com as complexidades da vida contemporânea. O Jarê, como 
objeto de estudo, nos convida a explorar não apenas suas tradições, mas 
também as fronteiras fluidas entre o passado e o presente, entre o rural e o 
contemporâneo, oferecendo uma rica tapeçaria de experiências espirituais 
que ecoam através das montanhas e além. 

REFERÊNCIAS 

ALTUNA, RAUL RUIZ DE ASÚA. CULTURA TRADICIONAL BANTO. CUCUJÃES, PORTUGAL: 

ÂNCORA, 2014. 

BÂ, HAMPÂTÉ. HISTÓRIA GERAL DA ÁFRICA • I METODOLOGIA E PRÉ-HISTÓRIA DA 

ÁFRICA/ EDITADO POR JOSEPH KI-ZERBO - BRASÍLIA: UNESCO, 2010. 

BÂ, HAMPÂTÉ. AMKOULLEL, O MENINO FULA. SÃO PAULO: PALAS ATHELA E CASA DAS 

ÁFRICAS, 2003. EDITADO POR JOSEPH KI-ZERBO - BRASÍLIA: UNESCO, 2010 

BHABHA, H. K. O LOCAL DA CULTURA. BELO HORIZONTE: UFMG, 2005. 



FRANCO ADRIANO DOS SANTOS 
MARCELO DUARTE PORTO 
RONALDO RODRIGUES DA SILVA  
 

ISSN 2525-4529, v. 1, n. 23 – 2025.1                                                                              187 

 

BARDIN, LAURENCE. ANÁLISE DE CONTEÚDO. LISBOA: EDIÇÕES 70, 2004. 

BRANDÃO, ANA PAULA. SABERES E FAZERES: A COR DA CULTURA. VOL. 01. RIO DE 

JANEIRO: FUNDAÇÃO ROBERTO MARINHO, 2006. 

REVISTA MONUMENTA, R484. CHAPADA DIAMANTINA. RIBEIRA DOS ICÓS – ICÓ - CE. 
BRASÍLIA, DF: IPHAN / PROGRAMA MONUMENTA, 2008. 

HERNANDEZ, LEILA LEITE. ÁFRICA NA SALA DE AULA: VISITA À HISTÓRIA 

CONTEMPORÂNEA. SÃO PAULO: SELO NEGRO, 2005. 

MARTINS, LEDA MARIA. AFROGRAFIAS DA MEMÓRIA: O REINADO DO ROSÁRIO NO 

JATOBÁ. SÃOPAULO: PERSPECTIVA; BELO HORIZONTE: MAZZA EDIÇÕES, 1997 

REIS, LINDA G. PRODUÇÃO DE MONOGRAFIA: DA TEORIA À PRÁTICA. DISTRITO FEDERAL: 

SENAC, 2010. 

SENNA, RONALDO.  AGUIAR, ITAMAR.  JARÊ:  INSTALAÇÃO AFRICANA NA CHAPADA 

DIAMANTINA. IN: REVISTA AFRO-ÁSIA: CENTRO DE ESTUDOS AFRO-
ORIENTAIS, UFBA, 13. ED. 1980.  

SENNA, RONALDO. JARÊ: UMA FACE DO CANDOMBLÉ: MANIFESTAÇÃO RELIGIOSA NA 

CHAPADA DIAMANTINA. BAHIA: ED. UEFS, 1998. 

SEVERINO, ANTÔNIO JOAQUIM. METODOLOGIA DO TRABALHO CIENTÍFICO. 24. ED. SÃO 

PAULO: CORTEZ, 2007. 

SIQUEIRA, MARIA DE LOURDES. AGÔ AGÔ LONAN. BELO HORIZONTE: MAZZA 

PRODUÇÕES. 1998 

SODRÉ, MUNIZ. O TERREIRO E A CIDADE: A FORMA SOCIAL DO NEGRO: VOZES, 1983. 


