Resumo: Com base nas expressoes socioculturais, o presente artigo analisa os
aspectos étnicos e espirituais ocorridos nos locais religiosos e suas distintas
tradicGes suscitadas a partir dos ritos indigena e afro-brasileiros. Trata-se de
praticas realizadas pelos agentes sociais pertencentes ao quilombo do Barranco
de S3ao Benedito, situado na zona Centro-Sul de Manaus, cujo seu
reconhecimento oficial foi obtido em 2014. Assim, os dados construidos nesta
producdo cientifica versam sobre as conversas informais acessadas por via da
observagdo participante, nas quais as narrativas estdo relacionadas a
espiritualidade e as crencas culturalmente preservadas pelos grupos étnicos
constituidos por quilombolas e o povo Kokama, aqui representado na pessoa da
cacica Lutana Ribeiro. Por via dessas narrativas, busca-se compreender as
estratégias protagonizadas pelos indigenas e quilombolas, ao participarem das
etapas do ritual religioso desenvolvido no interior do quilombo, espaco no qual
0s agentes sociais expressam suas relacoes de pertencimento e ligacoes
afetivas. Assim, o eixo interpretativo da presente analise tem como referéncia
historica a festa de Sdo Benedito; marco que define, pela crenca ao Santo, o
aspecto da territorialidade do lugar social ocupado desde o final do século XIX.
Ao longo do tempo, o fator simboélico expressa notadamente a longevidade da



devocdo em honra ao Santo Protetor, objetivando-se como poténcia simbdlica
a resisténcia cultural apresentada ao longo de sua histdria.

Palavras-chave: Indigenas Kokama; Quilombolas; Festa de Sdo Benedito.

Abstract: Based on socio-cultural expressions, this article analyzes the ethnic
and spiritual aspects of religious sites and their distinct traditions based on
indigenous and Afro-Brazilian rites. These are practices carried out by social
agents belonging to the quilombo of Barranco de Sao Benedito, located in the
central-southern area of Manaus, whose official recognition was obtained in
2014. Thus, the data constructed in this scientific production deals with
informal conversations accessed through participant observation, in which the
narratives are related to the spirituality and culturally preserved beliefs of the
ethnic groups made up of quilombolas and the Kokama people, represented
here in the person of cacica Lutana Ribeiro. Through these narratives, the aim
is to understand the strategies used by the indigenous and quilombola people to
participate in the stages of the religious ritual carried out inside the quilombo,
a space in which the social agents express their relationships of belonging and
affective ties. Thus, the interpretative axis of this analysis has as its historical
reference the feast of Sao Benedito; a milestone that defines, through belief in
the Saint, the territorial aspect of the social place occupied since the end of the
19th century. Over time, the symbolic factor notably expresses the longevity of
devotion in honor of the patron saint, with the symbolic power of the cultural
resistance presented throughout their history.

Keywords: Kokama Indians; Quilombolas; Sao Benedito Festival.

Em Manaus, capital do Amazonas, a festa de Sdo Benedito é realizada no
bairro Praca 14 de Janeiro. Ela iniciou no final do século XIX, mais
especificamente a partir de 1890. Com a construcao de um barracao, onde havia
dancas, musicas, além da fé dos devotos em seu Santo Padroeiro, a exemplo de
eventos carregados de expressao da cultura religiosa anteriormente praticada
no Estado do Maranhdo. Ao longo de décadas, conforme é narrado pelos
moradores da comunidade, e de acordo com as pesquisas cientificas ja
realizadas, constata-se a resisténcia da Igreja Catodlica Nossa Senhora de
Fatima, localizada no bairro, quanto a permitir que a procissdo adentrasse o
interior da igreja para realizar o festejo.



No entanto, com a chegada dos padres Palotinos em Manaus, na década
de 1970, vindos do sul do Brasil, possibilitou mudancas, redimensionando-se a
estrutura administrativa da pardquia. A partir de entdo, a imagem de Sao
Benedito foi aceita e a procissao manteve os seus ritos. Ou seja, a igreja catdlica
situada no bairro Praca 14 de Janeiro permitiu que os fiéis adentrassem ao
templo, carregando o andor de seu santo padroeiro.

Atualmente, ha certo consenso estabelecido entre os quilombolas e a
diretoria da igreja. Todavia, os conflitos religiosos sao questionados pelos
quilombolas da comunidade do Barranco, quando, ainda hoje, afirmam nao
entender o porqué de a igreja local nao ter recebido o nome do seu Santo
Padroeiro, mas o de Nossa Senhora de Fatima. Apesar de o templo catolico ter
sido construido muitas décadas apds a chegada da comunidade negra no bairro,
onde, alias, ja havia na comunidade a festa em honra a Sdo Benedito.

Ndo obstante, o recorte histérico-temporal empregado no presente
trabalho, descreve o ritual religioso realizado em 2023, haja vista o ineditismo
presente em razao da ajuda dos indigenas da etnia kokama, juntamente com os
quilombolas da comunidade do Barranco, para conseguirem o mastro dos
festejos realizados em alusdao a comemoracdo dos 133 anos de festa em
homenagem a S3o Benedito. Convém lembrar que, em decorréncia da Pandemia
da Covid-19 em 2020 e 2021, os quilombolas ndo realizaram os festejos a Sao
Benedito. Embora tenham enviado, aos familiares e devotos, a gravacao da
novena através de WhatsApp, que foi realizada em suas casas. Em 2022, entre
alguns quilombolas, foi possivel realizar a novena online, obedecendo-se aos
critérios do distanciamento social.

Assim, em face do objetivo acima proposto, este artigo académico esta
organizado em duas partes: a primeira secdao expoOe fatos a respeito da
aproximacdo entre os indigenas Kokama e os quilombolas da Comunidade do
Barranco; e a segunda parte versa sobre as manifestacoes religiosas ocorridas
ao longo da Festa de 133 anos em devog¢ao a Sao Benedito, na Comunidade do
Barranco em Manaus-AM, consoante as reflexdes delineadas a seguir.

Em Manaus, no Bairro Praca 14 de Janeiro, o Quilombo Urbano do
Barranco S3o Benedito realiza ha mais de cem anos o tradicional festejo de seu



Santo Padroeiro, Sao Benedito. Com uma programacao diversificada, que vai
desde a organizacao de onde retirar o mastro, as novenas, até a retirada da
arvore da mata que tem um significado especial para as familias do referido
quilombo. Sendo uma oportunidade de expressar publicamente o ritual de
afirmacao religiosa, findando com a derruba do mastro votivo.

A comunidade no ano de 2023 cogitou a possibilidade de nao ter a
presenca do mastro, por falta de disponibilidade da arvore, o que ocasionou uma
comocdo entre as pessoas, uma vez que ja é tradicdo té-lo durante o festejo.
Ciente da situacao, as pesquisadoras Rosemary Alves e Raniele Alana, que sao
envolvidas tanto na pesquisa indigena quanto na quilombola, tiveram a
oportunidade de serem porta-vozes nesse primeiro dialogo junto a Comunidade
indigena. Buscou-se, neste sentido, realizar uma interven¢do de aproximagao
entre as comunidades, por entenderem a importancia que ambas as
comunidades se conhecessem e pudessem entender a luta que os unia apesar de
estarem em territérios diferentes em costumes e tradicoes que ambas
passaram, no decorrer dos tempos, por situacoes semelhantes de
discriminacao, racismo e invisibilidade social. Acomunidade Parque das Tribos,
situada no bairro Taruma, na Zona Oeste de Manaus, emerge cOmo um espaco
de resisténcia indigena urbana em uma cidade que abriga o maior nimero de
indigenas em area urbana do Brasil, com 71.691 habitantes autodeclarados,
segundo o IBGE. Esse bairro indigena é um exemplo de como as lutas por
territdorio e dignidade encontram uma forma tinica de expressdo na Amazonia
urbana, onde o cotidiano de seus moradores mescla tradi¢coes culturais e
desafios comuns a muitos habitantes da periferia.

Os tracos indigenas dos moradores do Parque das Tribos carregam
historias de luta e simbolizam a resisténcia histérica de diferentes etnias em
busca de seus direitos. Esse contexto se reflete na infraestrutura do bairro: as
ruas, com escasso asfalto, mostram as dificuldades de acesso e de
deslocamento, e as casas, muitas vezes de tijolo aparente, revelam os limites
economicos da comunidade, que enfrenta o fornecimento precario de agua,
energia e transporte publico. A falta de saneamento basico, por sua vez,
representa um dos maiores desafios, tornando o acesso a saide um problema
constante e afetando a qualidade de vida.

Apesar dos desafios, a forca comunitaria que sustenta o Parque das Tribos
faz desse bairro um simbolo de luta indigena contemporanea na Amazonia. A
vida cotidiana ali reflete a intersec¢do entre a tradi¢do indigena e a realidade
urbana, onde a auséncia de infraestrutura basica reforca o esforco constante da
comunidade em buscar melhorias e em defender o direito a uma vida digna,



pautada no respeito as suas especificidades culturais e na garantia de acesso a
servicos essenciais.

Com este objetivo, dialogamos com a Cacica Lutana Ribeiro, quando a
informamos sobre a Comunidade do Quilombo e as dificuldades encontradas em
manter a tradicao do festejo. Na busca de sensibilizar a Cacica Lutana, iniciou-
se um contato de varias conversas, pois a cada encontro contava-se a historia
da comunidade quilombola em Manaus, sua origem e permanéncia no Estado
do Amazonas, além do racismo que seus membros vivenciaram, e as
consequéncias dessa estrutura sistémica até os dias de hoje.

A resposta da Cacica foi positiva. Ela nos pediu que informassemos a
Comunidade do Quilombo, e que poderiam realizar a retirada da arvore no
territdrio indigena do Parque das Tribos, localizado no Bairro do Taruma- Agu,
na cidade de Manaus. Os quilombolas receberam a noticia com alegria e alento.
Posteriormente, organizou-se uma comitiva de alguns familiares do Quilombo
que partiram em dire¢ao ao encontro do Territério Indigena. Houve um fraterno
encontro entre o Quilombo de Sdo Benedito e a Comunidade Indigena do Parque
das Tribos.

A Cacica Lutana e seus parentes receberam a Comunidade do Quilombo
com muita alegria, em seguida tiveram a oportunidade de se apresentarem uns
aos outros, conversaram sobre as dificuldades que ambas as comunidades
enfrentam e desfrutaram de um café da manha partilhado, proporcionado pelos
agentes sociais do Quilombo do Barranco.

Antes de adentrar a mata, realizaram uma roda de conversa com a partilha
de agradecimentos pela colaboragdo da lideranca indigena, na pessoa da Cacica
Lutana, sobre o quanto era significativo manter a tradi¢cao do mastro. A Cacica
agradeceu e ressaltou que independentemente das crengas religiosas, seja a fé
em Tupd, Deus ou no Santo Padroeiro, o importante é a fé nos mover. E de maos
dadas, todos fizeram coletivamente a oracao do Pai Nosso.

Em seguida, sairam como procissdo em dire¢cdo a mata. Chegando ao
local, o mateiro escolheu a arvore e fez a retirada dela com ajuda dos familiares
do Quilombo. Um trabalho arduo, sendo a mata cheia de cip6, formigas e outros
insetos, ou seja, habitada por seus animais e vegetacdo tipica da regiao.
Posteriormente a retirada da arvore, acenderam as velas, manifestando os
agradecimentos e as expressoes de sincretismo presente por mais um ano em
que se mantém viva a retirada e derrubada do mastro votivo. Sobre a questao de
acenderem velas no tronco do que fica da arvore quando é cortada simboliza



uma tradicdo feita pelo quilombolas de Sdo Benedito ha mais de cem anos pois
para os mais idosos e mais novas é uma maneira de agradecer aos invisiveis que
tomam conta da mata pela permissao dada a eles por estarem retirando mastro
que servira para os festejos a Sdo Benedito.

Cabe referir que, durante muito tempo, predominou a tese académica a
respeito da inexpressividade da presenca dos negros na Amazonia, por assim
dizer, a cultura, os saberes, os conhecimentos, as expressdes identitarias e
religiosidades praticados por negros e negras foram considerados inferiores e
foraneas, isto é, ndo amazonidas, o que podemos denominar de racismo
religioso. Deste modo, convém compreender que o racismo tem sua constru¢ao
ideoldgica mantida politicamente.

Para falar a respeito das relagdes étnico-raciais necessitamos ainda sair
das primicias de que o branco é um sujeito unilateral como diz o socidlogo
Brasileiro Guerreiro Ramos, 1955, p. 34: “(...) € uma sociologia do negro, as
pessoas ndo entendem como campo relacional”.

O autor Abdias do Nascimento (2016), em seu livro O Genoctdio do Negro
Brasileiro, comenta sobre o branqueamento cultural como uma das dimensoes
do genocidio da popula¢do negra no Brasil, um problema que ocorria ja na
década de 1970 do século passado, no contexto da ditadura militar. Nascimento
(2016) atrela ao exterminio fisico da populacdo negra o embranquecimento
cultural, o genocidio cultural e epistémico, como a face oculta desse processo
letal. Nesta perspectiva, Abdias reconhece a estreita e intima relacdo entre a
modernidade capitalista e a racionalidade do exterminio colonialista dos povos
subalternizados.

A pesquisadora Barbara Carine Pinheiro (2021), colaborando com a
reflexao de Abdias do Nascimento, fala sobre os colonizadores, afirmando que
eles se uniram e ndo somente recorrem as estratégias de genocidios epistémicos
(Nascimento, 2016) ou epistemicidio (Santos, 2010), mas principalmente
sequestraram conhecimentos de povos africanos, amerindios, asiaticos,
incorporando-os no seu escopo cultural imaterial ocidental.

A questao de branquitude nos faz pautar um lugar racial de pessoas
brancas, e ndo é de hoje que muitos pesquisadores negros(as) debatem sobre a
questdo étnico-racial e a academia deveria pautar — que fique enegrecido aqui
que nao estamos pautando e individualizando pessoas negras, mas sim que elas
se vejam representadas em todos os espacos de poder, estando preparadas para
ocupar os varios espacos. Sabemos que tém pessoas brancas de periferia e elas
ndo gozam de privilégios objetivos, mas gozam de privilégios subjetivos.



Ha hierarquias raciais estabelecidas e se queremos ter acesso aos espacos
de decisGes uma parte tera que perder e com certeza a parcela branca ndo estara
pronta a perder esse lugar que ocupa na piramide social. Talvez, por isso, muitos
professores negros(as) que vivem diariamente dentro da sala de aula e
vivenciam o contexto de racismo nao entendem a respeito do assunto e nao
sabem como agir, caso presenciem uma situag¢ao de racismo.

Sabemos que ndo sera facil intervir nessa situagao, porque exigira que eles
estejam preparados com uma formacao ética e politica. E de que lado estaremos,
porque o silenciamento também é uma linguagem discursiva, pois aprendemos
a historia a partir de uma Gnica histoéria, da perspectiva colonizadora.

Neste sentido, com vistas a operacionalidade do trabalho de campo,
realizado dentro do territério quilombola urbano por ser um lugar social onde
interagem os membros da comunidade, pesquisadores e 6rgaos do Estado,
desenvolvemos uma vigilancia constante a respeito da “histéria verdadeira”,
ou ressalvas com os “perigos de uma histéria tinica” (Adichie, 1997).

A lei 10. 639/2003, no campo da educacdo, obriga as escolas publicas e
privadas do pais a incorporarem a histéria dos africanos e dos afro-brasileiros
e dos indigenas no curriculo escolar, mas a lei ndo se sustenta por si. Vemos
cultura como apenas manifestacdes artisticas sem querer considerar cultura
como uma visao ampla de modo de vida.

O racismo mata, deprime e empobrece e nos anula como individuos e
empobrece o universo cultural em todo pais. O letramento racial surge com a
ideia de que a partir do que o racismo construiu e produziu, desconstruir e criar
situacGes que tragam os aportes da pratica antirracista como posicionamentos
que sejam discutidos e repensados, e todas as diferencas, e ndo na hierarquia.

Ser negro é, além disto, tomar consciéncia do processo ideoldgico que,
através de um discurso mitico acerca de si, engendra uma estrutura de
descobrimento que o aprisiona numa imagem alienada, na qual se
reconhece. Ser negro é tomar posse desta consciéncia e criar uma nova
consciéncia que reassegure o respeito as diferencas e que reafirme uma
dignidade alheia a qualquer nivel de exploragdo. Assim, ser negro ndo é
uma condic¢do dada, a priori, é um vir a ser. Ser negro é tornar-se negro

(Souza, 1983, p. 77).

Neste contexto, acompanhamos um caso de ampla repercussao em um
programa de televisdo aqui no Brasil em 2022, em que trouxe a tona o racismo
estrutural, pois a convidada era uma empreendedora negra que fazia cocada
para vender e ficou conhecida pelas cocadas, que era também sua fonte de



renda. Ela ficou no meio de pessoas brancas, tendo somente um apresentador
negro ao seu lado. E quando foi apresentada por uma das apresentadoras
brancas, foi chamada a ficar de pé enquanto os convidados brancos estavam
sentados, a apresentadora trouxe as cocadas para a propria empreendedora
negra, chamada Silene, a chamou e disse: “venha nos servir”, para que servisse
para cada um dos convidados as suas cocadas.

O apresentador negro interveio, percebendo a violéncia racial. A sindrome
de sinha afeta muitas mulheres brancas, ndao é uma patologia segundo as varias
manifestacdes ao video que tomou uma grande propor¢do na internet e em
varias paginas, tanto do Facebook como no Instagram. Essa vida de militante do
apresentador negro cuja consciéncia racial o colocou no lugar de combate ao
racismo, que como diria FANON (2008), manifesta-se em qualquer lugar do
mundo e se expressa de forma perversa e funciona como mecanismo de
exclusao social dos negros.

Nos, negros, estamos constantemente na tensao de estar disposto a nos
mobilizar contra o racismo que nos envolve e se apresenta na estrutura social,
o que diferencia é a forma em que se manifesta. Deste modo, ser antirracista é
questionar também os esteredtipos que nos dao, e tentar entender os varios
questionamentos sobre os argumentos que dizem que negros e indigenas sao
preguicosos, questionar quando dizem que pessoas negras nao podem ocupar
determinados espacos.

Por isso precisamos conhecer a historia das literaturas negras. Quantas
pessoas negras eu ou¢o na musica? Quantas pessoas negras eu compartilho?
Quantas pessoas fazem parte do meu grupo de pesquisa? O que essas pessoas
negras estudam, é s6 sobre o racismo? Tem-se o habito de chamar as pessoas
negras para falarem somente no més da Consciéncia Negra. Precisamos ter
consciéncia de que eles também tém capacidade para debater outros assuntos.

No tdpico subsequente, apresentaremos a festa em devocao a Sao
Benedito, realizada secularmente na comunidade quilombola urbana,
territorializada na cidade de Manaus.

' Disponivel em: https://jc.ne10.uol.com.br/social1/2022/06/15025466-racismo-no-e-de-
casa-entenda-polemica-envolvendo-talitha-morete-e-vendedora-de-cocadas-video.html.
Segundo Silvio de Almeida (2019), o Racismo Estrutural ndo exclui os sujeitos racializados,
mas os concebe como parte integrante e ativa de um sistema que, a0 mesmo tempo que torna
possiveis suas acoes, € por eles criado e recriado a todo momento.


https://jc.ne10.uol.com.br/social1/2022/06/15025466-racismo-no-e-de-casa-entenda-polemica-envolvendo-talitha-morete-e-vendedora-de-cocadas-video.html
https://jc.ne10.uol.com.br/social1/2022/06/15025466-racismo-no-e-de-casa-entenda-polemica-envolvendo-talitha-morete-e-vendedora-de-cocadas-video.html
https://jc.ne10.uol.com.br/social1/2022/06/15025466-racismo-no-e-de-casa-entenda-polemica-envolvendo-talitha-morete-e-vendedora-de-cocadas-video.html
https://jc.ne10.uol.com.br/social1/2022/06/15025466-racismo-no-e-de-casa-entenda-polemica-envolvendo-talitha-morete-e-vendedora-de-cocadas-video.html

O Quilombo Urbano de S3o Benedito esta inserido na area urbana da
cidade de Manaus, Estado do Amazonas, no bairro da Praga XIV de Janeiro, Rua
Av. Japura, e que esta em dois quarteirdes, ficando entre as ruas Visconde de
Porto Alegre e Av. Taruma, Nhamunda e Duque de Caxias, proximo a Igreja
Nossa Senhora de Fatima, Cachoeirinha e Centro da cidade. A comunidade do
quilombo urbano do Barranco de S3o Benedito é rodeada por escolas estaduais
e municipais sendo elas: Escola Estadual Placido Serrano, Escola Estadual
Luizinha Nascimento, Escola Estadual Santa Luzia, EMEI Loris Cordovil e
Escola Estadual Primeiro de Maio.

O Instituto Brasileiro de Geografia e Estatistica — IBGE! - organizou o
censo oficial em 2022, sendo o primeiro Instituto Brasileiro de Geografia e
Estatistica — IBGE, organizou o censo oficial em 2022, sendo a primeira vez em
que as comunidades quilombolas foram mapeadas em um censo oficial no pais,
o IBGE, trouxe como resultado o quantitativo de 1,3 milhao de quilombolas, em
1.696 municipios. Na Amazonia legal, por exemplo, o censo encontrou 426.449,
pessoas quilombolas, o que representa 1,6 da populagao destaregiao e quase um
terco (32,1%) dos quilombolas do pais. No Estado do Amazonas, a populacao
quilombola representa o quantitativo aproximado de 2.705 pessoas. Muito
embora, devamos realizar uma leitura critica dos dados apresentados
oficialmente pelo IBGE, em primeiro lugar, sobre a metodologia utilizada, mas
também em relacdo a possibilidade destes nimeros estarem subnotificados,
conforme ja fora questionado pelas liderancas das comunidades quilombolas
presentes historicamente no Amazonas.

Muito embora, devamos realizar uma leitura critica dos dados
apresentados oficialmente pelo IBGE, em primeiro lugar, sobre a metodologia
utilizada, mas também em relacdo a possibilidade destes nimeros estarem
subnotificados, conforme ja fora questionado pelas liderancas das comunidades
quilombolas presentes historicamente no Amazonas.

Promover festividades é um antigo costume na Praca 14, pois, além da
devocdo a Sdo Benedito, existem festas em honra a Nossa Senhora de Fatima,
Sdo Cristovao, Sdo José e Santa Terezinha. Além de, no mesmo bairro,

1 Disponivel em: http://agenciadenoticias.ibge.gov. Acesso em: 14 jan. 2024.


http://agenciadenoticias.ibge.gov/

coexistierem outras manifestacdes religiosas, como o “tambor de crioula”, e
“batuque”.

Para Sérgio Ferretti (2002):

O Tambor de Crioula é uma atividade ritual, praticada por determinada
camada social, como divertimento e pagamento de promessas. Sua
pesquisa permite verificar uma expressdo de resisténcia cultural dos
negros e seus descendentes, no Maranhdo, que até o presente ainda
nao foi devidamente analisada pelos estudiosos (Ferretti, 2002, p. 15-
16).

O Tambor de Crioula é um elemento da cultura popular maranhense, com
forte expressao que comecou a ser realizado pelos africanos e seus descendentes
que chegaram ao Brasil. O que pode ser observado em Sdo Luis, Alcantara,
Rosario, Codd, e em outras regides. Na Comunidade Quilombola do Barranco,
em Manaus, foi apresentado em carater religioso e, nas primeiras festas de Sao
Benedito, tal representacao simbdlica é referendada nos festejos do mastro.

A pratica do batuque é uma expressado e denominacdo genérica referente
as manifestacdes afros, integrando instrumentos de percussdo, danca,
capoeira, luta, religiosidade dos povos tradicionais de terreiro, samba e
batucada. Nessa perspectiva:

[...] outros sentidos latejavam dentro dos batuques. Para seus
praticantes, podia ser uma fonte de recuperacao das energias
desgastadas depois das longas e pesadas jornadas de trabalho; podia ser
uma maneira de desembaracar os domingos e dias santos para realizar
seus ritos religiosos, celebrar deuses e orixas; reis, reisados e santos
protetores (Abreu, p. 21, 2014).

Neste diapasao, na Praca 14, havia diferentes praticas religiosas, assim, a
memoria dos agentes sociais relembra a existéncia das rezadeiras, das visagens,
e das-mades-de-santo, as quais realizavam os rituais de suas convicg¢des de fé,
convivendo sem quaisquer problemas na comunidade.

Na construcao social da identidade coletiva apresentada nas narrativas
dos entrevistados, e na memoria quilombola da territorialidade especifica da
comunidade estao presentes os terreiros de cultos praticados no passado, como
o batuque da mae Efigénia, da mde Marina, e o terreiro da mae Clara; expressoes
religiosas que incorporavam os elementos de uma ancestralidade.

O antropologo Eduardo Galvdo em sua tese de doutoramento: “Santos e
visagens: um estudo da vida religiosa de Ita, Amazonas”, analisou, do ponto de
vista antropoldgico, as questdes da diversidade religiosa e cultural presentes na
regido da Amazonia, onde constatou praticas do catolicismo popular, bem como



o culto aos santos. O trabalho de Eduardo Galvao é relevante, dada a pertinéncia
com que o autor estudou a religiosidade daqueles moradores, por vezes,
dominados pelas crencas nos seres sobrenaturais. Com isso, o pesquisador
apresentou a composicdo étnica e os resultados do processo colonial na regido
arespeito da qual derivou um modelo cultural.

A devocao em Sao Benedito encontra espaco na vertente popular dos
movimentos laicos espalhados pelo Brasil, com a construcao de igrejas, capelas,
realizacdes de festejos, procissoes, e a fé no Santo Protetor dos humildes e dos
negros, mas isto requer reflexdes académicas, acompanhadas de criticidade.

Os fatos historicos a partir de diferentes fontes constatam como as
instituicGes eclesiasticas foram excludentes e preconceituosas, pois cometiam
discrimina¢bes contra negros e indigenas, participavam dos servicos
exploratérios assim como dos projetos coloniais de dominagao cultural.

A proposito, nos ultimos anos, participamos da sequéncia do rito festivo
na comunidade, os agentes sociais constituem a comissao organizadora, os
coordenadores sao os quilombolas, as ac¢Oes iniciam com meses de
antecedéncia, e a festa comeca oficialmente com o levantamento do mastro, no
Sabado de Aleluia. A comissao organizadora, os devotos de Sdo Benedito e os
agentes sociais externos da comunidade, envolvem-se igualmente na
programacao que inicia no Domingo de Ramos, sendo uma pratica festiva
realizada anualmente ao longo dos anos na comunidade quilombola, em
Manaus.

O ponto de encontro e saida foi a Rua Japura, no domingo pela manha,
exatamente na localiza¢do do quilombo, na oportunidade foi servido um café da
manhd, estando presentes os quilombolas, agentes sociais externos a
comunidade, e pesquisadores de universidades. Ao participar das atividades da
comunidade, fica perceptivel a relacdo existente com a culinaria, visto que a
comida é uma expressao cultural do quilombo, e o café da manha servido no dia
da retirada do mastro; um costume mantido ao longo dos anos, de acordo com
a memoria dos agentes sociais.

A partir do ponto de vista simbdlico, tem como elemento comum a
devog¢do em Sao Benedito. O Santo foi um religioso exemplar, por ter primado
pela devoc¢do, pela humildade, e pela obediéncia a hierarquia religiosa, na
irmandade da Italia a qual exercia a fung¢ao de cozinheiro. O momento festivo é
celebrado com fogos de artificios, com o soar de um sino, que recebe varias
badaladas, ao iniciar e findar as atividades. O sino esta proximo da capela onde



fica o altar com a imagem de Sdo Benedito, a escultura é guardada com grande
responsabilidade pelos agentes sociais.

A quilombola responsavel por tocar o sino faleceu em 2017, a Sra. Edna
Lago, (dona Guguta), quem a substituiu naquele ano foi a Sra. Inés Maria Vieira
dos Santos, que recentemente agregou mais duas quilombolas (Fabiane
Fonseca e June Fonseca). Antes da saida para a retirada do mastro, os
participantes rezaram um pai nosso de maos dadas e uma ave Maria, pedindo
paz no decorrer do trajeto. Sdo Benedito é o elemento aglutinador, produtor de
identidades. Os devotos sao quilombolas de Sao Benedito, possuem
solidariedade com o Santo, e é a ele que os devotos recorrem em busca de
socorro. A festa é a celebracdao do padroeiro glorioso, e milagroso dos
quilombolas da Praca 14 de Janeiro.

Na comunidade do Barranco, o Santo que é negro e dos negros obteve
imediata devogdo, cuja histéria se relaciona com a dos agentes sociais
predominantemente negros, estabelecidos em Manaus, mantendo vivo o
festejo de Sao Benedito como um aspecto da cultura religiosa dos quilombolas.
Na sala de uma residéncia situada na Rua Japura, 1360, que pertence a uma
familia quilombola, esta o altar com a imagem de Sdo Benedito, com 52cm de
altura. O Santo representa a estimada importancia para os agentes sociais,
sendo a estatua esculpida em madeira de “pau d'angola”.

Para isto vale apresentar a descricdo basica da escultura de Sdo Benedito:
0 santo segura um cesto de flores, tem na cabeca uma coroa. A imagem traz
ainda um habito; roupa tipica dos religiosos franciscanos, portando um terc¢o
em uma de suas maos. Faz-se necessario ainda considerar a negritude enquanto
atributo da representacao social deste Santo, sobretudo, na comunidade
quilombola do Barranco, onde S3do Benedito é reconhecido e/ou legitimado
pelas crencas dos religiosos como glorioso, milagroso e Padroeiro dos
quilombolas.

Todavia, alguns questionamentos sdo feitos com relagdo a cor de Sao
Benedito:

Parece incrivel que se tenha de discutir sobre a cor de Sdo Benedito. Mais
escurinho ou menos escurinho, que importancia tem? Mas o fato é que a
discussdo existe. Escritores antigos, principalmente franceses, para
distinguir Sdo Benedito de Sdo Bento, que na lingua deles tem o mesmo
nome - Benoit, le more, isto é, Benedito, o0 Mouro. Argumentam, entdo,
alguns que se Sao Benedito era mouro, ndao era negro, mas escuro. Mas o
caso é que ninguém prova que Benedito fosse mouro. Os pais de Sdo
Benedito foram levados da Africa para a Sicilia, [...]. Mas volumosa,
porém, é a tradicio que afirma, com Frei Diogo do Rosario, que
“Benedito foi filho de pais mui tostados [..] e sua mde uma preta



escrava”. A iconografia, que estuda o modo como os santos sao
representados nas suas imagens através dos tempos, sempre apresentou
Sao Benedito na cor negra (Souza, 1992, p. 9).

As narrativas da oralidade dos mais velhos da comunidade asseguram que
a imagem de S3o Benedito presente na comunidade quilombola foi trazida de
Portugal para o Maranhao por negros escravizados. E conforme tais relatos, do
Maranhdo para Manaus no final do século XIX por Felippe Beckmann. Os
agentes sociais estabelecidos na cidade mantiveram a sua devo¢do em Sao
Benedito anteriormente praticada em seu Estado de origem. Para realizar a festa
é necessario retirar madeira para a confeccdo do mastro, representado por um
tronco de arvore chamada envireira, que mede aproximadamente 12 metros, e
mais ou menos 70 centimetros de diametro. Ele é extraido da mata pelos
homens da comunidade, também acompanhados pelas mulheres e criancas
moradoras do quilombo.

A retirada do mastro em 2023 aconteceu na comunidade indigena Parque
das Tribos, localizada no bairro Tarumd, em Manaus. A arvore é cortada com um
machado, sendo permitido aos homens e mulheres alternarem-se nas
machadadas para derrubar o tronco. Nesse momento, os devotos fazem oragoes
enquanto participam do corte da arvore e, na base do tronco apds a derrubada
da arvore, se acendem velas e se realizam preces. A retirada do mastro de
madeira assim como o seu carregamento exige um grande esforco fisico,
portanto, necessariamente é uma atividade coletiva, o que nas palavras dos
agentes sociais, significa que “nada se conquista sem luta”.

Ao pensarmos na questdo das lutas, devemos lembrar que indigenas e
negros tem a mesma luta em territorios diferentes, mas que em muitas ocasioes
sdo iguais. Lutam pela terra e para manterem-se vivos e visibilizados. Visto que
a sociedade branca eurocentrada ainda teima em invisibilizar os que eles falam
de minoria e que é a maioria da populacao.

Ao retornar para o ponto de origem, assim como na saida foram
realizadas oracOes em agradecimento a Sao Benedito pela protecao durante a
viagem, novamente houve o toque do sino, o estourar de fogos de artificio. O
mastro da madeira foi transportado em um caminhdo, que, ao chegar a seu
destino (o tronco descascado), ficara secando durante alguns dias em frente as
casas dos quilombolas. Os agentes sociais ornamentam o mastro no Sabado de
Aleluia: com folhas de samambaia e frutas regionais, como castanha, cupuacu,
inga, banana, abacaxi, laranja, tangerina e abacate. E ao final da ornamentacao
é dado a volta em todo o mastro com uma fita vermelha que, para os



quilombolas, no momento que é realizada a volta ao redor do mastro sao feitos
também os pedidos de fartura e dinheiro, para nao faltar o alimento em suas
casas. Por tudo que representa, o ritual simboliza uma oferenda ao Santo e, no
dia da realizacao do festejo, as frutas serao degustadas pelos participantes, cuja
pratica significa fartura para a vida dos devotos.

No cume do mastro é fixada a bandeira de Sdo Benedito, acompanhada de
uma garrafa de vinho. A sequéncia do rito é celebrada com fogos de artificios e
apos o levantamento do mastro iniciam-se nove noites de oracées; um periodo
de novenas e de fé no Santo Protetor. Esta liturgia inclui a Ladainha de Nossa
Senhora, Agnus Dei, Canto Nimero Cinco e Ora¢ado, sendo parte da programacao
rezada e cantada em latim.

Na primeira noite de Novena, sao feitas oracdes pelos quilombolas
doentes; nos dias posteriores é mantida a mesma liturgia cuja pratica tem a
participacao dos quilombolas, dos devotos e das criancas. Todos acompanham
os canticos, assim como ex-moradores da localidade, que residem em outros
bairros e que retornam a comunidade quilombola por ocasido do festejo. As
novenas sao conduzidas por uma das coordenadoras da festa, a Sra. Jamily
Souza da Silva, que é a responsavel atualmente pelo santo Benedito, que inicia e
finaliza o ato religioso. A liturgia contém rezas, musicas; a programacao
termina com a frase: “Viva Sdo Benedito”. Os presentes repetem isso trés vezes.
Apés o encerramento de cada novena é servido um lanche, que, segundo a
tradicao da comunidade, é doado por algum participante do evento.

Por ocasido da festa, é confeccionado um manto novo para a imagem de
Sdo Benedito, que é trocado por outro no dia do levantamento do mastro, e
depois é trocado por um outro manto feito exclusivamente para o dia da festa. O
qual é trocado por alguém que normalmente faz seus pedidos ou que é agraciado
por pedidos feitos ao santo protetor do territério Quilombola de Sdo Benedito.

No dia da procissao do santo Benedito, tivemos a presenca da Cacica
Lutana, ocasiao em que ela viu como era ornamentado o andor para o santo. Ela
foi recebida com muita alegria pela comunidade. O rito ao Santo continua com a
imagem carregada no andor, enfeitado com flores especialmente para a
procissdo, que tem como ponto de saida a comunidade quilombola com destino
ao Santuario de Nossa Senhora de Fatima. Antes da saida da procissao, na
Avenida Japura, a comunidade quilombola segue com o toque do sino e os fogos
de artificios fazem parte da programacdo. Trata-se de um momento de fé e
emocao, envolvendo os participantes, alguns acompanhando o trajeto
descalgos. O hino a Bendito de S3do Benedito é entoado, conforme o refrdo a
seguir:



Glorioso Sao Benedito Servo de Deus
Destinado

Que fielmente adorastes

A Jesus Crucificado?

2Trecho do hino religioso Bendito de Sdo Benedito.

Nos tltimos anos houve a retomada do acompanhamento por uma banda
de musica, formada por instrumentos de percussdo e de sopro. No artigo
intitulado S3ao Benedito versus Nossa Senhora de Fatima: conflitos religiosos no
bairro Praca 14 de Janeiro em Manaus — AM, os autores (Rosa e Silva, 2024)
consideram que:

Nos dltimos anos, mesmo apods a Igreja Catdlica Nossa Senhora de
Fatima autorizar a missa festiva em honra a Sdo Benedito e permitir que
a procissao organizada pelos quilombolas da comunidade do Barranco
adentre o Santuario de Fatima, observa-se poucas referéncias a Sdo
Benedito por parte dos padres, além de a imagem de S3do Benedito
parecer ndo ter sido bem aceita pelos membros da igreja (Rosa e Silva,

2024, p. 85).

No entanto, por ocasido da missa festiva, os devotos foram recepcionados
pelo paroco da igreja Pe. Helton Luiz Wachholz de Souza. Cumprindo o percurso
religioso, a noite acontece uma missa festiva em homenagem ao Santo
Padroeiro, no Santuario de Nossa Senhora de Fatima. Na liturgia da missa, os
fiéis cantaram o hino Bendito de Sdo Benedito, na homilia, instante em que o
Padre mencionou a importancia das virtudes do Santo Benedito para ajudar a
unir a comunidade, com a ressalva de que o Santo deve ser considerado como
um exemplo, pelo testemunho de vida, de fé, e de servo de Deus, que, segundo
oreligioso, aigreja o reconheceu por seus atos e por isso o santificou. Logo apds
a celebracdo da missa, os devotos realizaram uma procissao de fé pelas ruas do
bairro, que incluiu rezas e canticos religiosos, acompanhado por um carro de
som. No retorno a comunidade quilombola, foi rezada a dltima novena, onde
também aconteceu a derrubada do mastro com frutas.

O momento é de entretenimento na festividade quando um desafio é
langado aos participantes antes da derrubada do mastro, os presentes tém a
oportunidade de subir no mastro enfeitado, e quem conseguir subir até a ponta
onde tem uma bandeira e uma garrafa de vinho recebe uma premiacao.



Esses acontecimentos relatados resultam das relacdes de pesquisas
vivenciadas no decorrer dos anos, quando tivemos a oportunidade de assistir e
acompanhar as sequéncias do cerimoniais religiosos, desde a escolha do tronco
da arvore na mata, o corte da arvore, o carregamento do tronco, a ornamentac¢ao
do mastro, a participacao efetiva ao longo da realiza¢ao das novenas, bem como
da procissao pelas ruas do bairro, somada a missa no Santuario Nossa Senhora
de Fatima, até o derrubamento do mastro com frutas na comunidade
quilombola.

O padre responsavel pela recep¢ao dos quilombolas na igreja de Fatima no
dia da missa foi o Padre Helton Luiz Wachholz de Souza. O sermao proferido por
ele ressaltou a perseveranca e a fé de Sdao Benedito, filho de negros Etiopes, mas
que nasceu na Italia, e certamente teria enfrentado o preconceito racial. Vale
destacar a procissdo realizada pelas principais ruas da Praca 14 de Janeiro apds
o término da missa de domingo, acompanhada de uma banda musical, que
contou com a presenca de Pe. Helton durante o percurso da procissdo. Porém, a
direcdo da liturgia da Gltima novena foi conduzida pelos proprios quilombolas.
Nessa experiéncia vivenciada junto aos agentes sociais, pude perceber que uma
de suas constantes preocupacdes é com a constru¢do da capela para abrigar a
imagem de Sao Benedito, pois, em anos anteriores, a imagem era levada de casa
em casa. Todavia, nos altimos anos, a imagem ficava sob a responsabilidade de
um guardido, porém, em virtude do seu falecimento, hoje é guardada na sala da
casa de uma das familias quilombolas que mora em frente a residéncia da Sra.
Jamily Souza da Silva.

Disso resultou quando do chamado ‘“arranca-toco”, que integra o
cerimonial simbodlico de encerramento da festa, momento em que o mastro é
retirado do solo e destruido, ao final acontece uma novena. A cerimonia do
“arranca-toco”, realiza-se no final do més de maio, na residéncia onde esta o
altar com a imagem de Sdo Benedito. A liturgia da novena como é tradi¢do no
encerramento do ciclo dos festejos incluiu os canticos e rezas em portugués e
latim, relembrou-se também a data do nascimento da “tia Lourdinha” e o
falecimento da Dona Jacimar Souza. Na oportunidade, uma das coordenadoras
da festa, Jamily Souza da Silva, fez pedidos de oracGes em prol da saide de
pessoas doentes da comunidade, assim como relatou sobre curas e gracas
recebidas por devotos de Sao Benedito, ao final do ato religioso, serviu-se um
lanche aos presentes na novena.



Tendo em vista 0s aspectos empriricamente observados, compreender o
festejo religioso de Sao Benedito, em sua ordem originaria, é essencial para
elaboracao de representatividade, autoafirmag¢ao, bem como o fortalecimento
da vida comunitaria, além de registrar a unido de povo Kokama e dos
quilombolas da comunidade do Barranco, no territorio da Amazonia.

O festejo traz em si experiéncias que sao vivenciadas pelos quilombolas
ha 133 anos. O mastro especificamente reforca a ancestralidade, pois apresenta
uma dinamica que se inicia com reunides para elabora¢dao da programacao da
festa religiosa, social, preparacao para retirada do tronco da arvore que sera
erguido, o fornecimento de lanche, tudo isso sdo facetas da vida comunitaria e
autoafirmacdo quilombola na area urbana da cidade de Manaus.

A festa de Sao Benedito, em especial a do ano de 2023, apresenta toda essa
estrutura, que envolve uma série de trabalhos, e em particular destaca a unido
de duas comunidades tradicionais da Amazonia, o Quilombo de Sdo Benedito e
a Comunidade do Parque das Tribos, através de sua lideranca comunitaria,
Cacica Lutana, da etnia Kokama, na contribuicao do mastro dos festejos de 2023
de S3ao Benedito. Dessa forma, tal unidao possibilitou o protagonismo e a
resisténcia ao processo de branqueamento cultural. Pode-se afirmar que essa
parceria, além de resguardar a tradicdao do festejo transformou as relagoes e
tradicdes dessas comunidades, uma vez que se constituiram verdadeiros lagos
que reforcam uma alianca de confianca entre as familias e a Cacica Lutana
Kokama, reforcando a coletividade e a necessidade da vida comunitaria nesses
espagos.

Observamos que a busca da realizacao e legitimidade do festejo de Sao
Benedito faz parte de um processo de ressignificacdo e permanéncia dos
quilombolas no Amazonas, encontrando motivos para continuar a resistir com
sua ancestralidade ao dialogar com a cultura indigena. Visto que ambas as
comunidades tém em comum, na atualidade, a invisibilidade de suas tradicdes
ancestrais e o problema estrutural do racismo.

Estudos cientificos apontam que momentos como este, da unido de
negros e indigenas, ja ocorreram. Destaca-se que acomunidade quilombola, em
especifico o Quilombo dos Palmares, acolheu ndo apenas negros fugitivos, mas
foi composta por brancos e indigenas (Lindoso, 2007).



Portanto, este fato ocorrido em pleno territério Amazonico apresenta
elementos historicos de riqueza inigualavel e de grande relevancia para
promover discussoes numa perspectiva de producao de conhecimento,
enfatizando a diversidade racial, demonstrando as relacoes sociais com os seus
diferentes agentes constitutivos, em uma sociedade contemporanea, que busca
a (re)construcdo de uma identidade cultural mais conectada a histéria dos seus
povos.

ABREU, FREDE. O BATUQUE. A LUTA BRABA. SALVADOR: INSTITUTO FREDE ABREU, 2014.

ALMEIDA, ALFREDO WAGNER BERNO DE. (COORD.). COMUNIDADE NEGRA DE SAO
BENEDITO DA PRACA 14 DE JANEIRO. (SERIE MOVIMENTOS SOCIAIS E CONFLITOS NAS
CIDADES DA AMAZONIA). FASCICULO 16. MANAUS, 2007.

ADICHIE, CHIMAMANDA. OS PERIGOS DE UMA HISTORIA IjNICA, 1977.

FERRETTI, SERGIO. TAMBOR DE CRIOULA: RITUAL E ESPETACULO. SAO Luis: COMISSAO
MARANHENSE, 2002.

GALVAO, EDUARDO. SANTOS E VISAGENS: UM ESTUDO DA VIDA RELIGIOSA DE ITA,
AMAZONAS. SA0O PAULO: COMPANHIA EDITORA NACIONAL, 1955.

LINDOSO, D. O PODER QUILOMBOLA: A COMUNIDADE MOCAMBEIRA E A ORGANIZAGAO
SOCIAL QUILOMBOLA. MACEIO: EDUFAL, 2007.

NASCIMENTO, ABDIAS. O GENOCIiDIO DO NEGRO BRASILEIRO: PROCESSO DE UM RACISMO
MASCARADO. EDITORA PERSPECTIVA AS, 2016.

ROSA, ViNicius ALVES DA. A COMUNIDADE DO BARRANCO DE SA0 BENEDITO EM MANAUS:
PROCESSOS PARA O RECONHECIMENTO DO TERRITORIO QUILOMBOLA. DISSERTAGAO DE
MESTRADO, 2018.

SILVA, JAMILY SOUZA DA. A FESTA DE SAO BENEDITO NO BAIRRO DA PRACA 14. IN:
SAMPAIO, PATRiCIA M. (ORGANIZADORA.). O FIM DO SILENCIO — PRESENCA NEGRA NA
AMAZONIA. BELEM: ACAT/CNPQ, 2011.

SILVA, RAFAELA FONSECA DA; ROSA, VINICIUS ALVES DA. FESTAS, RELIGIOSIDADES E
AFRICANIDADES NO AMAZONAS: SABERES EM DIALOGO. IN: ]UNIOR, JOSIVALDO BENTES
LiMa, SILVA, ADAN RENE PEREIRA DA SiLva, TENORIO, ADRIANO MAGALHAES
(ORGANIZADORES). SA0O PAULO: DIALETICA EDITORA, 2024.



