
ARTIGOS – DOSSIÊ  

 

ISSN 2525-4529, v. 1, n. 23 – 2025.1                                                                               152 

ROSTOS AMAZÔNICOS 

INDÍGENAS KOKAMA E QUILOMBOLAS REUNIDOS NA FESTA DE 133 ANOS, EM 

DEVOÇÃO A SÃO BENEDITO, NA COMUNIDADE DO BARRANCO EM MANAUS - AM 

Vinicius Alves da Rosa 
Professor de Ensino Religioso pela Secretaria Municipal de Educação – SEMED, em Manaus, 

Quilombola da Comunidade de Morro Alto, RS, Licenciado em Filosofia pela Faculdade 
Salesiana Dom Bosco – FSDB, Mestre em Ciências Humanas pela Universidade do Estado do 

Amazonas - UEA, Doutor em Ciências da Religião pela Universidade Metodista de São Paulo – 
UMESP. Orcid - 0000000193340941 

Rafaela Fonseca da Silva 
Pedagoga pelo Centro Universitário do Norte – UNINORTE, Quilombola da Comunidade do 

Barranco de São Benedito em Manaus, Especialista em Pós-Graduação Lato Sensu em 
Desenvolvimento, Etnicidade e Políticas Públicas na Amazônia pelo Instituto Federal do 

Amazonas – IFAM, Mestra pelo Programa de Pós-Graduação em Educação e Tecnologia pelo 
Instituto Federal do Amazonas – IFAM.Orcid - 0000-0002-3867-5308 

Rosemary Amanda Lima Alves 

Psicóloga clínica, tem experiência em prevenção e intervenção em casos de violência sexual 
infanto-juvenil e outras violências. Mestra do Programa de Pós Graduação em Psicologia da 

Universidade Federal do Amazonas - UFAM. Desenvolve pesquisas para prevenção de 
violências sexuais contra crianças e adolescentes na Amazônia. Orcid. - org/0000-0003-3111-

5911 
 

Resumo: Com base nas expressões socioculturais, o presente artigo analisa os 
aspectos étnicos e espirituais ocorridos nos locais religiosos e suas distintas 
tradições suscitadas a partir dos ritos indígena e afro-brasileiros. Trata-se de 
práticas realizadas pelos agentes sociais pertencentes ao quilombo do Barranco 
de São Benedito, situado na zona Centro-Sul de Manaus, cujo seu 
reconhecimento oficial foi obtido em 2014. Assim, os dados construídos nesta 
produção científica versam sobre as conversas informais acessadas por via da 
observação participante, nas quais as narrativas estão relacionadas à 
espiritualidade e às crenças culturalmente preservadas pelos grupos étnicos 
constituídos por quilombolas e o povo Kokama, aqui representado na pessoa da 
cacica Lutana Ribeiro. Por via dessas narrativas, busca-se compreender as 
estratégias protagonizadas pelos indígenas e quilombolas, ao participarem das 
etapas do ritual religioso desenvolvido no interior do quilombo, espaço no qual 
os agentes sociais expressam suas relações de pertencimento e ligações 
afetivas. Assim, o eixo interpretativo da presente análise tem como referência 
histórica a festa de São Benedito; marco que define, pela crença ao Santo, o 
aspecto da territorialidade do lugar social ocupado desde o final do século XIX. 
Ao longo do tempo, o fator simbólico expressa notadamente a longevidade da 



VINICIUS ALVES DA ROSA 
RAFAELA FONSECA DA SILVA 
ROSEMARY AMANDA LIMA ALVES 
 
 

ISSN 2525-4529, v. 1, n. 23 – 2025.1                                                                               153 
 

devoção em honra ao Santo Protetor, objetivando-se como potência simbólica 
a resistência cultural apresentada ao longo de sua história. 

Palavras-chave: Indígenas Kokama; Quilombolas; Festa de São Benedito. 

Abstract: Based on socio-cultural expressions, this article analyzes the ethnic 
and spiritual aspects of religious sites and their distinct traditions based on 
indigenous and Afro-Brazilian rites. These are practices carried out by social 
agents belonging to the quilombo of Barranco de São Benedito, located in the 
central-southern area of Manaus, whose official recognition was obtained in 
2014. Thus, the data constructed in this scientific production deals with 
informal conversations accessed through participant observation, in which the 
narratives are related to the spirituality and culturally preserved beliefs of the 
ethnic groups made up of quilombolas and the Kokama people, represented 
here in the person of cacica Lutana Ribeiro. Through these narratives, the aim 
is to understand the strategies used by the indigenous and quilombola people to 
participate in the stages of the religious ritual carried out inside the quilombo, 
a space in which the social agents express their relationships of belonging and 
affective ties. Thus, the interpretative axis of this analysis has as its historical 
reference the feast of São Benedito; a milestone that defines, through belief in 
the Saint, the territorial aspect of the social place occupied since the end of the 
19th century. Over time, the symbolic factor notably expresses the longevity of 
devotion in honor of the patron saint, with the symbolic power of the cultural 
resistance presented throughout their history. 

Keywords: Kokama Indians; Quilombolas; São Benedito Festival. 

INTRODUÇÃO 

Em Manaus, capital do Amazonas, a festa de São Benedito é realizada no 
bairro Praça 14 de Janeiro. Ela iniciou no final do século XIX, mais 
especificamente a partir de 1890. Com a construção de um barracão, onde havia 
danças, músicas, além da fé dos devotos em seu Santo Padroeiro, a exemplo de 
eventos carregados de expressão da cultura religiosa anteriormente praticada 
no Estado do Maranhão. Ao longo de décadas, conforme é narrado pelos 
moradores da comunidade, e de acordo com as pesquisas científicas já 
realizadas, constata-se a resistência da Igreja Católica Nossa Senhora de 
Fátima, localizada no bairro, quanto a permitir que a procissão adentrasse o 
interior da igreja para realizar o festejo. 

 

 



ROSTOS AMAZÔNICOS: 
INDÍGENAS KOKAMA E QUILOMBOLAS REUNIDOS NA FESTA DE 133 ANOS, 
EM DEVOÇÃO A SÃO BENEDITO, NA COMUNIDADE DO BARRANCO EM 
MANAUS - AM 
 

 

ISSN 2525-4529, v. 1, n. 23 – 2025.1                                                                                154 

 

No entanto, com a chegada dos padres Palotinos em Manaus, na década 
de 1970, vindos do sul do Brasil, possibilitou mudanças, redimensionando-se a 
estrutura administrativa da paróquia. A partir de então, a imagem de São 
Benedito foi aceita e a procissão manteve os seus ritos. Ou seja, a igreja católica 
situada no bairro Praça 14 de Janeiro permitiu que os fiéis adentrassem ao 
templo, carregando o andor de seu santo padroeiro. 

Atualmente, há certo consenso estabelecido entre os quilombolas e a 
diretoria da igreja. Todavia, os conflitos religiosos são questionados pelos 
quilombolas da comunidade do Barranco, quando, ainda hoje, afirmam não 
entender o porquê de a igreja local não ter recebido o nome do seu Santo 
Padroeiro, mas o de Nossa Senhora de Fátima. Apesar de o templo católico ter 
sido construído muitas décadas após a chegada da comunidade negra no bairro, 
onde, aliás, já havia na comunidade a festa em honra a São Benedito. 

Não obstante, o recorte histórico-temporal empregado no presente 
trabalho, descreve o ritual religioso realizado em 2023, haja vista o ineditismo 
presente em razão da ajuda dos indígenas da etnia kokama, juntamente com os 
quilombolas da comunidade do Barranco, para conseguirem o mastro dos 
festejos realizados em alusão à comemoração dos 133 anos de festa em 
homenagem a São Benedito. Convém lembrar que, em decorrência da Pandemia 
da Covid-19 em 2020 e 2021, os quilombolas não realizaram os festejos a São 
Benedito. Embora tenham enviado, aos familiares e devotos, a gravação da 
novena através de WhatsApp, que foi realizada em suas casas. Em 2022, entre 
alguns quilombolas, foi possível realizar a novena online, obedecendo-se aos 
critérios do distanciamento social. 

Assim, em face do objetivo acima proposto, este artigo acadêmico está 
organizado em duas partes: a primeira seção expõe fatos a respeito da 
aproximação entre os indígenas Kokama e os quilombolas da Comunidade do 
Barranco; e a segunda parte versa sobre as manifestações religiosas ocorridas 
ao longo da Festa de 133 anos em devoção a São Benedito, na Comunidade do 
Barranco em Manaus-AM, consoante as reflexões delineadas a seguir. 

A APROXIMAÇÃO ENTRE OS INDÍGENAS KOKAMA E OS QUILOMBOLAS DA COMUNIDADE DO 

BARRANCO 

Em Manaus, no Bairro Praça 14 de Janeiro, o Quilombo Urbano do 
Barranco São Benedito realiza há mais de cem anos o tradicional festejo de seu 



VINICIUS ALVES DA ROSA 
RAFAELA FONSECA DA SILVA 
ROSEMARY AMANDA LIMA ALVES 
 
 

ISSN 2525-4529, v. 1, n. 23 – 2025.1                                                                               155 
 

Santo Padroeiro, São Benedito. Com uma programação diversificada, que vai 
desde a organização de onde retirar o mastro, as novenas, até a retirada da 
árvore da mata que tem um significado especial para as famílias do referido 
quilombo. Sendo uma oportunidade de expressar publicamente o ritual de 
afirmação religiosa, findando com a derruba do mastro votivo. 

A comunidade no ano de 2023 cogitou a possibilidade de não ter a 
presença do mastro, por falta de disponibilidade da árvore, o que ocasionou uma 
comoção entre as pessoas, uma vez que já é tradição tê-lo durante o festejo. 
Ciente da situação, as pesquisadoras Rosemary Alves e Raniele Alana, que são 
envolvidas tanto na pesquisa indígena quanto na quilombola, tiveram a 
oportunidade de serem porta-vozes nesse primeiro diálogo junto à Comunidade 
indígena. Buscou-se, neste sentido, realizar uma intervenção de aproximação 
entre as comunidades, por entenderem a importância que ambas as 
comunidades se conhecessem e pudessem entender a luta que os unia apesar de 
estarem em territórios diferentes em costumes e tradições que ambas 
passaram, no decorrer dos tempos, por situações semelhantes de 
discriminação, racismo e invisibilidade social. A comunidade Parque das Tribos, 
situada no bairro Tarumã, na Zona Oeste de Manaus, emerge como um espaço 
de resistência indígena urbana em uma cidade que abriga o maior número de 
indígenas em área urbana do Brasil, com 71.691 habitantes autodeclarados, 
segundo o IBGE. Esse bairro indígena é um exemplo de como as lutas por 
território e dignidade encontram uma forma única de expressão na Amazônia 
urbana, onde o cotidiano de seus moradores mescla tradições culturais e 
desafios comuns a muitos habitantes da periferia. 

Os traços indígenas dos moradores do Parque das Tribos carregam 
histórias de luta e simbolizam a resistência histórica de diferentes etnias em 
busca de seus direitos. Esse contexto se reflete na infraestrutura do bairro: as 
ruas, com escasso asfalto, mostram as dificuldades de acesso e de 
deslocamento, e as casas, muitas vezes de tijolo aparente, revelam os limites 
econômicos da comunidade, que enfrenta o fornecimento precário de água, 
energia e transporte público. A falta de saneamento básico, por sua vez, 
representa um dos maiores desafios, tornando o acesso à saúde um problema 
constante e afetando a qualidade de vida. 

Apesar dos desafios, a força comunitária que sustenta o Parque das Tribos 
faz desse bairro um símbolo de luta indígena contemporânea na Amazônia. A 
vida cotidiana ali reflete a intersecção entre a tradição indígena e a realidade 
urbana, onde a ausência de infraestrutura básica reforça o esforço constante da 
comunidade em buscar melhorias e em defender o direito a uma vida digna, 



ROSTOS AMAZÔNICOS: 
INDÍGENAS KOKAMA E QUILOMBOLAS REUNIDOS NA FESTA DE 133 ANOS, 
EM DEVOÇÃO A SÃO BENEDITO, NA COMUNIDADE DO BARRANCO EM 
MANAUS - AM 
 

 

ISSN 2525-4529, v. 1, n. 23 – 2025.1                                                                                156 

 

pautada no respeito às suas especificidades culturais e na garantia de acesso a 
serviços essenciais. 

Com este objetivo, dialogamos com a Cacica Lutana Ribeiro, quando a 
informamos sobre a Comunidade do Quilombo e as dificuldades encontradas em 
manter a tradição do festejo. Na busca de sensibilizar a Cacica Lutana, iniciou-
se um contato de várias conversas, pois a cada encontro contava-se a história 
da comunidade quilombola em Manaus, sua origem e permanência no Estado 
do Amazonas, além do racismo que seus membros vivenciaram, e as 
consequências dessa estrutura sistêmica até os dias de hoje. 

A resposta da Cacica foi positiva. Ela nos pediu que informássemos a 
Comunidade do Quilombo, e que poderiam realizar a retirada da árvore no 
território indígena do Parque das Tribos, localizado no Bairro do Tarumã- Açu, 
na cidade de Manaus. Os quilombolas receberam a notícia com alegria e alento. 
Posteriormente, organizou-se uma comitiva de alguns familiares do Quilombo 
que partiram em direção ao encontro do Território Indígena. Houve um fraterno 
encontro entre o Quilombo de São Benedito e a Comunidade Indígena do Parque 
das Tribos. 

A Cacica Lutana e seus parentes receberam a Comunidade do Quilombo 
com muita alegria, em seguida tiveram a oportunidade de se apresentarem uns 
aos outros, conversaram sobre as dificuldades que ambas as comunidades 
enfrentam e desfrutaram de um café da manhã partilhado, proporcionado pelos 
agentes sociais do Quilombo do Barranco. 

Antes de adentrar a mata, realizaram uma roda de conversa com a partilha 
de agradecimentos pela colaboração da liderança indígena, na pessoa da Cacica 
Lutana, sobre o quanto era significativo manter a tradição do mastro. A Cacica 
agradeceu e ressaltou que independentemente das crenças religiosas, seja a fé 
em Tupã, Deus ou no Santo Padroeiro, o importante é a fé nos mover. E de mãos 
dadas, todos fizeram coletivamente a oração do Pai Nosso. 

Em seguida, saíram como procissão em direção à mata. Chegando ao 
local, o mateiro escolheu a árvore e fez a retirada dela com ajuda dos familiares 
do Quilombo. Um trabalho árduo, sendo a mata cheia de cipó, formigas e outros 
insetos, ou seja, habitada por seus animais e vegetação típica da região. 
Posteriormente à retirada da árvore, acenderam as velas, manifestando os 
agradecimentos e as expressões de sincretismo presente por mais um ano em 
que se mantém viva a retirada e derrubada do mastro votivo. Sobre a questão de 
acenderem velas no tronco do que fica da árvore quando é cortada simboliza 



VINICIUS ALVES DA ROSA 
RAFAELA FONSECA DA SILVA 
ROSEMARY AMANDA LIMA ALVES 
 
 

ISSN 2525-4529, v. 1, n. 23 – 2025.1                                                                               157 
 

uma tradição feita pelo quilombolas de São Benedito há mais de cem anos pois 
para os mais idosos e mais novas é uma maneira de  agradecer aos invisíveis que 
tomam conta da mata pela permissão dada a eles por estarem retirando mastro 
que servirá para os festejos a São Benedito. 

Cabe referir que, durante muito tempo, predominou a tese acadêmica a 
respeito da inexpressividade da presença dos negros na Amazônia, por assim 
dizer, a cultura, os saberes, os conhecimentos, as expressões identitárias e 
religiosidades praticados por negros e negras foram considerados inferiores e 
forâneas, isto é, não amazônidas, o que podemos denominar de racismo 
religioso. Deste modo, convém compreender que o racismo tem sua construção 
ideológica mantida politicamente. 

Para falar a respeito das relações étnico-raciais necessitamos ainda sair 
das primícias de que o branco é um sujeito unilateral como diz o sociólogo 
Brasileiro Guerreiro Ramos, 1955, p. 34: “(...) é uma sociologia do negro, as 
pessoas não entendem como campo relacional”. 

O autor Abdias do Nascimento (2016), em seu livro O Genocťdio do Negro 
Brasileiro, comenta sobre o branqueamento cultural como uma das dimensões 
do genocídio da população negra no Brasil, um problema que ocorria já na 
década de 1970 do século passado, no contexto da ditadura militar. Nascimento 
(2016) atrela ao extermínio físico da população negra o embranquecimento 
cultural, o genocídio cultural e epistêmico, como a face oculta desse processo 
letal. Nesta perspectiva, Abdias reconhece a estreita e íntima relação entre a 
modernidade capitalista e a racionalidade do extermínio colonialista dos povos 
subalternizados. 

A pesquisadora Bárbara Carine Pinheiro (2021), colaborando com a 
reflexão de Abdias do Nascimento, fala sobre os colonizadores, afirmando que 
eles se uniram e não somente recorrem às estratégias de genocídios epistêmicos 
(Nascimento, 2016) ou epistemicídio (Santos, 2010), mas principalmente 
sequestraram conhecimentos de povos africanos, ameríndios, asiáticos, 
incorporando-os no seu escopo cultural imaterial ocidental. 

A questão de branquitude nos faz pautar um lugar racial de pessoas 
brancas, e não é de hoje que muitos pesquisadores negros(as) debatem sobre a 
questão étnico-racial e a academia deveria pautar – que fique enegrecido aqui 
que não estamos pautando e individualizando pessoas negras, mas sim que elas 
se vejam representadas em todos os espaços de poder, estando preparadas para 
ocupar os vários espaços. Sabemos que têm pessoas brancas de periferia e elas 
não gozam de privilégios objetivos, mas gozam de privilégios subjetivos. 



ROSTOS AMAZÔNICOS: 
INDÍGENAS KOKAMA E QUILOMBOLAS REUNIDOS NA FESTA DE 133 ANOS, 
EM DEVOÇÃO A SÃO BENEDITO, NA COMUNIDADE DO BARRANCO EM 
MANAUS - AM 
 

 

ISSN 2525-4529, v. 1, n. 23 – 2025.1                                                                                158 

 

Há hierarquias raciais estabelecidas e se queremos ter acesso aos espaços 
de decisões uma parte terá que perder e com certeza a parcela branca não estará 
pronta a perder esse lugar que ocupa na pirâmide social. Talvez, por isso, muitos 
professores negros(as) que vivem diariamente dentro da sala de aula e 
vivenciam o contexto de racismo não entendem a respeito do assunto e não 
sabem como agir, caso presenciem uma situação de racismo. 

Sabemos que não será fácil intervir nessa situação, porque exigirá que eles 
estejam preparados com uma formação ética e política. E de que lado estaremos, 
porque o silenciamento também é uma linguagem discursiva, pois aprendemos 
a história a partir de uma única história, da perspectiva colonizadora. 

Neste sentido, com vistas a operacionalidade do trabalho de campo, 
realizado dentro do território quilombola urbano por ser um lugar social onde 
interagem os membros da comunidade, pesquisadores e órgãos do Estado, 
desenvolvemos uma vigilância constante a respeito da “história verdadeira”, 
ou ressalvas com os “perigos de uma história única” (Adichie, 1997). 

A lei 10. 639/2003, no campo da educação, obriga as escolas públicas e 
privadas do país a incorporarem a história dos africanos e dos afro-brasileiros 
e dos indígenas no currículo escolar, mas a lei não se sustenta por si. Vemos 
cultura como apenas manifestações artísticas sem querer considerar cultura 
como uma visão ampla de modo de vida. 

O racismo mata, deprime e empobrece e nos anula como indivíduos e 
empobrece o universo cultural em todo país. O letramento racial surge com a 
ideia de que a partir do que o racismo construiu e produziu, desconstruir e criar 
situações que tragam os aportes da prática antirracista como posicionamentos 
que sejam discutidos e repensados, e todas as diferenças, e não na hierarquia. 

Ser negro é, além disto, tomar consciência do processo ideológico que, 
através de um discurso mítico acerca de si, engendra uma estrutura de 
descobrimento que o aprisiona numa imagem alienada, na qual se 
reconhece. Ser negro é tomar posse desta consciência e criar uma nova 
consciência que reassegure o respeito às diferenças e que reafirme uma 
dignidade alheia a qualquer nível de exploração. Assim, ser negro não é 
uma condição dada, a priori, é um vir a ser. Ser negro é tornar-se negro 
(Souza, 1983, p. 77). 

Neste contexto, acompanhamos um caso de ampla repercussão em um 
programa de televisão aqui no Brasil em 2022, em que trouxe à tona o racismo 
estrutural, pois a convidada era uma empreendedora negra que fazia cocada 
para vender e ficou conhecida pelas cocadas, que era também sua fonte de 



VINICIUS ALVES DA ROSA 
RAFAELA FONSECA DA SILVA 
ROSEMARY AMANDA LIMA ALVES 
 
 

ISSN 2525-4529, v. 1, n. 23 – 2025.1                                                                               159 
 

renda. Ela ficou no meio de pessoas brancas, tendo somente um apresentador 
negro ao seu lado. E quando foi apresentada por uma das apresentadoras 
brancas, foi chamada a ficar de pé enquanto os convidados brancos estavam 
sentados, a apresentadora trouxe as cocadas para a própria empreendedora 
negra, chamada Silene, a chamou e disse: “venha nos servir”, para que servisse 
para cada um dos convidados as suas cocadas1. 

O apresentador negro interveio, percebendo a violência racial. A síndrome 
de sinhá afeta muitas mulheres brancas, não é uma patologia segundo as várias 
manifestações ao vídeo que tomou uma grande proporção na internet e em 
várias páginas, tanto do Facebook como no Instagram. Essa vida de militante do 
apresentador negro cuja consciência racial o colocou no lugar de combate ao 
racismo, que como diria FANON (2008), manifesta-se em qualquer lugar do 
mundo e se expressa de forma perversa e funciona como mecanismo de 
exclusão social dos negros. 

Nós, negros, estamos constantemente na tensão de estar disposto a nos 
mobilizar contra o racismo que nos envolve e se apresenta na estrutura social, 
o que diferencia é a forma em que se manifesta. Deste modo, ser antirracista é 
questionar também os estereótipos que nos dão, e tentar entender os vários 
questionamentos sobre os argumentos que dizem que negros e indígenas são 
preguiçosos, questionar quando dizem que pessoas negras não podem ocupar 
determinados espaços. 

Por isso precisamos conhecer a história das literaturas negras. Quantas 
pessoas negras eu ouço na música? Quantas pessoas negras eu compartilho? 
Quantas pessoas fazem parte do meu grupo de pesquisa? O que essas pessoas 
negras estudam, é só sobre o racismo? Tem-se o hábito de chamar as pessoas 
negras para falarem somente no mês da Consciência Negra. Precisamos ter 
consciência de que eles também têm capacidade para debater outros assuntos. 

No tópico subsequente, apresentaremos a festa em devoção a São 
Benedito, realizada secularmente na comunidade quilombola urbana, 
territorializada na cidade de Manaus. 

___________________________________ 

1 Disponível em: https://jc.ne10.uol.com.br/social1/2022/06/15025466-racismo-no-e-de- 
casa-entenda-polemica-envolvendo-talitha-morete-e-vendedora-de-cocadas-video.html. 
Segundo Silvio de Almeida (2019), o Racismo Estrutural não exclui os sujeitos racializados, 
mas os concebe como parte integrante e ativa de um sistema que, ao mesmo tempo que torna 
possíveis suas ações, é por eles criado e recriado a todo momento. 

https://jc.ne10.uol.com.br/social1/2022/06/15025466-racismo-no-e-de-casa-entenda-polemica-envolvendo-talitha-morete-e-vendedora-de-cocadas-video.html
https://jc.ne10.uol.com.br/social1/2022/06/15025466-racismo-no-e-de-casa-entenda-polemica-envolvendo-talitha-morete-e-vendedora-de-cocadas-video.html
https://jc.ne10.uol.com.br/social1/2022/06/15025466-racismo-no-e-de-casa-entenda-polemica-envolvendo-talitha-morete-e-vendedora-de-cocadas-video.html
https://jc.ne10.uol.com.br/social1/2022/06/15025466-racismo-no-e-de-casa-entenda-polemica-envolvendo-talitha-morete-e-vendedora-de-cocadas-video.html


ROSTOS AMAZÔNICOS: 
INDÍGENAS KOKAMA E QUILOMBOLAS REUNIDOS NA FESTA DE 133 ANOS, 
EM DEVOÇÃO A SÃO BENEDITO, NA COMUNIDADE DO BARRANCO EM 
MANAUS - AM 
 

 

ISSN 2525-4529, v. 1, n. 23 – 2025.1                                                                                160 

 

A FESTA DE 133 ANOS EM DEVOÇÃO A SÃO BENEDITO NA COMUNIDADE DO BARRANCO EM 

MANAUS-AM 

O Quilombo Urbano de São Benedito está inserido na área urbana da 
cidade de Manaus, Estado do Amazonas, no bairro da Praça XIV de Janeiro, Rua 
Av. Japurá, e que está em dois quarteirões, ficando entre as ruas Visconde de 
Porto Alegre e Av. Tarumã, Nhamundá e Duque de Caxias, próximo à Igreja 
Nossa Senhora de Fátima, Cachoeirinha e Centro da cidade. A comunidade do 
quilombo urbano do Barranco de São Benedito é rodeada por escolas estaduais 
e municipais sendo elas: Escola Estadual Placido Serrano, Escola Estadual 
Luizinha Nascimento, Escola Estadual Santa Luzia, EMEI Loris Cordovil e 
Escola Estadual Primeiro de Maio. 

O Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística – IBGE1 - organizou o 
censo oficial em 2022, sendo o primeiro Instituto Brasileiro de Geografia e 
Estatística – IBGE, organizou o censo oficial em 2022, sendo a primeira vez em 
que as comunidades quilombolas foram mapeadas em um censo oficial no país, 
o IBGE, trouxe como resultado o quantitativo de 1,3 milhão de quilombolas, em 
1.696 municípios. Na Amazônia legal, por exemplo, o censo encontrou 426.449, 
pessoas quilombolas, o que representa 1,6 da população desta região e quase um 
terço (32,1%) dos quilombolas do país. No Estado do Amazonas, a população 
quilombola representa o quantitativo aproximado de 2.705 pessoas.  Muito 
embora, devamos realizar uma leitura crítica dos dados apresentados 
oficialmente pelo IBGE, em primeiro lugar, sobre a metodologia utilizada, mas 
também em relação a possibilidade destes números estarem subnotificados, 
conforme já fora questionado pelas lideranças das comunidades quilombolas 
presentes historicamente no Amazonas. 

Muito embora, devamos realizar uma leitura crítica dos dados 
apresentados oficialmente pelo IBGE, em primeiro lugar, sobre a metodologia 
utilizada, mas também em relação a possibilidade destes números estarem 
subnotificados, conforme já fora questionado pelas lideranças das comunidades 
quilombolas presentes historicamente no Amazonas. 

Promover festividades é um antigo costume na Praça 14, pois, além da 
devoção a São Benedito, existem festas em honra a Nossa Senhora de Fátima, 
São Cristóvão, São José e Santa Terezinha. Além de, no mesmo bairro, 

                                                      
1 Disponível em: http://agenciadenoticias.ibge.gov. Acesso em: 14 jan. 2024.  

http://agenciadenoticias.ibge.gov/


VINICIUS ALVES DA ROSA 
RAFAELA FONSECA DA SILVA 
ROSEMARY AMANDA LIMA ALVES 
 
 

ISSN 2525-4529, v. 1, n. 23 – 2025.1                                                                               161 
 

coexistierem outras manifestações religiosas, como o “tambor de crioula”, e 
“batuque”. 

Para Sérgio Ferretti (2002): 

O Tambor de Crioula é uma atividade ritual, praticada por determinada 
camada social, como divertimento e pagamento de promessas. Sua 
pesquisa permite verificar uma expressão de resistência  cultural  dos  
negros  e  seus  descendentes,  no Maranhão, que até o presente ainda 
não foi devidamente analisada pelos estudiosos (Ferretti, 2002, p. 15-
16). 

O Tambor de Crioula é um elemento da cultura popular maranhense, com 
forte expressão que começou a ser realizado pelos africanos e seus descendentes 
que chegaram ao Brasil. O que pode ser observado em São Luís, Alcântara, 
Rosário, Codó, e em outras regiões. Na Comunidade Quilombola do Barranco, 
em Manaus, foi apresentado em caráter religioso e, nas primeiras festas de São 
Benedito, tal representação simbólica é referendada nos festejos do mastro. 

A prática do batuque é uma expressão e denominação genérica referente 
às manifestações afros, integrando instrumentos de percussão, dança, 
capoeira, luta, religiosidade dos povos tradicionais de terreiro, samba e 
batucada. Nessa perspectiva: 

[...] outros sentidos latejavam dentro dos batuques. Para seus 
praticantes, podia ser uma fonte de recuperação das energias 
desgastadas depois das longas e pesadas jornadas de trabalho; podia ser 
uma maneira de desembaraçar os domingos e dias santos para realizar 
seus ritos religiosos, celebrar deuses e orixás; reis, reisados e santos 
protetores (Abreu, p. 21, 2014). 

Neste diapasão, na Praça 14, havia diferentes práticas religiosas, assim, a 
memória dos agentes sociais relembra a existência das rezadeiras, das visagens, 
e das-mães-de-santo, as quais realizavam os rituais de suas convicções de fé, 
convivendo sem quaisquer problemas na comunidade. 

Na construção social da identidade coletiva apresentada nas narrativas 
dos entrevistados, e na memória quilombola da territorialidade específica da 
comunidade estão presentes os terreiros de cultos praticados no passado, como 
o batuque da mãe Efigênia, da mãe Marina, e o terreiro da mãe Clara; expressões 
religiosas que incorporavam os elementos de uma ancestralidade. 

O antropólogo Eduardo Galvão em sua tese de doutoramento: “Santos e 
visagens: um estudo da vida religiosa de Itá, Amazonas”, analisou, do ponto de 
vista antropológico, as questões da diversidade religiosa e cultural presentes na 
região da Amazônia, onde constatou práticas do catolicismo popular, bem como 



ROSTOS AMAZÔNICOS: 
INDÍGENAS KOKAMA E QUILOMBOLAS REUNIDOS NA FESTA DE 133 ANOS, 
EM DEVOÇÃO A SÃO BENEDITO, NA COMUNIDADE DO BARRANCO EM 
MANAUS - AM 
 

 

ISSN 2525-4529, v. 1, n. 23 – 2025.1                                                                                162 

 

o culto aos santos. O trabalho de Eduardo Galvão é relevante, dada à pertinência 
com que o autor estudou a religiosidade daqueles moradores, por vezes, 
dominados pelas crenças nos seres sobrenaturais. Com isso, o pesquisador 
apresentou a composição étnica e os resultados do processo colonial na região 
a respeito da qual derivou um modelo cultural. 

A devoção em São Benedito encontra espaço na vertente popular dos 
movimentos laicos espalhados pelo Brasil, com a construção de igrejas, capelas, 
realizações de festejos, procissões, e a fé no Santo Protetor dos humildes e dos 
negros, mas isto requer reflexões acadêmicas, acompanhadas de criticidade. 

Os fatos históricos a partir de diferentes fontes constatam como as 
instituições eclesiásticas foram excludentes e preconceituosas, pois cometiam 
discriminações contra negros e indígenas, participavam dos serviços 
exploratórios assim como dos projetos coloniais de dominação cultural. 

A propósito, nos últimos anos, participamos da sequência do rito festivo 
na comunidade, os agentes sociais constituem a comissão organizadora, os 
coordenadores são os quilombolas, as ações iniciam com meses de 
antecedência, e a festa começa oficialmente com o levantamento do mastro, no 
Sábado de Aleluia. A comissão organizadora, os devotos de São Benedito e os 
agentes sociais externos da comunidade, envolvem-se igualmente na 
programação que inicia no Domingo de Ramos, sendo uma prática festiva 
realizada anualmente ao longo dos anos na comunidade quilombola, em 
Manaus. 

O ponto de encontro e saída foi a Rua Japurá, no domingo pela manhã, 
exatamente na localização do quilombo, na oportunidade foi servido um café da 
manhã, estando presentes os quilombolas, agentes sociais externos à 
comunidade, e pesquisadores de universidades. Ao participar das atividades da 
comunidade, fica perceptível a relação existente com a culinária, visto que a 
comida é uma expressão cultural do quilombo, e o café da manhã servido no dia 
da retirada do mastro; um costume mantido ao longo dos anos, de acordo com 
a memória dos agentes sociais. 

A partir do ponto de vista simbólico, tem como elemento comum a 
devoção em São Benedito. O Santo foi um religioso exemplar, por ter primado 
pela devoção, pela humildade, e pela obediência à hierarquia religiosa, na 
irmandade da Itália a qual exercia a função de cozinheiro. O momento festivo é 
celebrado com fogos de artifícios, com o soar de um sino, que recebe várias 
badaladas, ao iniciar e findar as atividades. O sino está próximo da capela onde 



VINICIUS ALVES DA ROSA 
RAFAELA FONSECA DA SILVA 
ROSEMARY AMANDA LIMA ALVES 
 
 

ISSN 2525-4529, v. 1, n. 23 – 2025.1                                                                               163 
 

fica o altar com a imagem de São Benedito, a escultura é guardada com grande 
responsabilidade pelos agentes sociais. 

A quilombola responsável por tocar o sino faleceu em 2017, a Sra. Edna 
Lago, (dona Guguta), quem a substituiu naquele ano foi a Sra. Inês Maria Vieira 
dos Santos, que recentemente agregou mais duas quilombolas (Fabiane 
Fonseca e June Fonseca). Antes da saída para a retirada do mastro, os 
participantes rezaram um pai nosso de mãos dadas e uma ave Maria, pedindo 
paz no decorrer do trajeto. São Benedito é o elemento aglutinador, produtor de 
identidades. Os devotos são quilombolas de São Benedito, possuem 
solidariedade com o Santo, e é a ele que os devotos recorrem em busca de 
socorro. A festa é a celebração do padroeiro glorioso, e milagroso dos 
quilombolas da Praça 14 de Janeiro. 

Na comunidade do Barranco, o Santo que é negro e dos negros obteve 
imediata devoção, cuja história se relaciona com a dos agentes sociais 
predominantemente negros, estabelecidos em Manaus, mantendo vivo o 
festejo de São Benedito como um aspecto da cultura religiosa dos quilombolas. 
Na sala de uma residência situada na Rua Japurá, 1360, que pertence a uma 
família quilombola, está o altar com a imagem de São Benedito, com 52cm de 
altura. O Santo representa a estimada importância para os agentes sociais, 
sendo a estátua esculpida em madeira de “pau d'angola”. 

Para isto vale apresentar a descrição básica da escultura de São Benedito: 
o santo segura um cesto de flores, tem na cabeça uma coroa. A imagem traz 
ainda um hábito; roupa típica dos religiosos franciscanos, portando um terço 
em uma de suas mãos. Faz-se necessário ainda considerar a negritude enquanto 
atributo da representação social deste Santo, sobretudo, na comunidade 
quilombola do Barranco, onde São Benedito é reconhecido e/ou legitimado 
pelas crenças dos religiosos como glorioso, milagroso e Padroeiro dos 
quilombolas. 

Todavia, alguns questionamentos são feitos com relação à cor de São 
Benedito: 

Parece incrível que se tenha de discutir sobre a cor de São Benedito. Mais 
escurinho ou menos escurinho, que importância tem? Mas o fato é que a 
discussão existe. Escritores antigos, principalmente franceses, para 
distinguir São Benedito de São Bento, que na língua deles tem o mesmo 
nome - Benoît, le more, isto é, Benedito, o Mouro. Argumentam, então, 
alguns que se São Benedito era mouro, não era negro, mas escuro. Mas o 
caso é que ninguém prova que Benedito fosse mouro. Os pais de São 
Benedito foram levados da África para a Sicília, [...]. Mas volumosa, 
porém, é a tradição que afirma, com Frei Diogo do Rosário, que 
“Benedito foi filho de pais mui tostados [...] e sua mãe uma preta 



ROSTOS AMAZÔNICOS: 
INDÍGENAS KOKAMA E QUILOMBOLAS REUNIDOS NA FESTA DE 133 ANOS, 
EM DEVOÇÃO A SÃO BENEDITO, NA COMUNIDADE DO BARRANCO EM 
MANAUS - AM 
 

 

ISSN 2525-4529, v. 1, n. 23 – 2025.1                                                                                164 

 

escrava”. A iconografia, que estuda o modo como os santos são 
representados nas suas imagens através dos tempos, sempre apresentou 
São Benedito na cor negra (Souza, 1992, p. 9). 

As narrativas da oralidade dos mais velhos da comunidade asseguram que 
a imagem de São Benedito presente na comunidade quilombola foi trazida de 
Portugal para o Maranhão por negros escravizados. E conforme tais relatos, do 
Maranhão para Manaus no final do século XIX por Felippe Beckmann. Os 
agentes sociais estabelecidos na cidade mantiveram a sua devoção em São 
Benedito anteriormente praticada em seu Estado de origem. Para realizar a festa 
é necessário retirar madeira para a confecção do mastro, representado por um 
tronco de árvore chamada envireira, que mede aproximadamente 12 metros, e 
mais ou menos 70 centímetros de diâmetro. Ele é extraído da mata pelos 
homens da comunidade, também acompanhados pelas mulheres e crianças 
moradoras do quilombo. 

A retirada do mastro em 2023 aconteceu na comunidade indígena Parque 
das Tribos, localizada no bairro Tarumã, em Manaus. A árvore é cortada com um 
machado, sendo permitido aos homens e mulheres alternarem-se nas 
machadadas para derrubar o tronco. Nesse momento, os devotos fazem orações 
enquanto participam do corte da árvore e, na base do tronco após a derrubada 
da árvore, se acendem velas e se realizam preces. A retirada do mastro de 
madeira assim como o seu carregamento exige um grande esforço físico, 
portanto, necessariamente é uma atividade coletiva, o que nas palavras dos 
agentes sociais, significa que “nada se conquista sem luta”. 

Ao pensarmos na questão das lutas, devemos lembrar que indígenas e 
negros tem a mesma luta em territórios diferentes, mas que em muitas ocasiões 
são iguais. Lutam pela terra e para manterem-se vivos e visibilizados. Visto que 
a sociedade branca eurocentrada ainda teima em invisibilizar os que eles falam 
de minoria e que é a maioria da população. 

Ao retornar para o ponto de origem, assim como na saída foram 
realizadas orações em agradecimento a São Benedito pela proteção durante a 
viagem, novamente houve o toque do sino, o estourar de fogos de artifício. O 
mastro da madeira foi transportado em um caminhão, que, ao chegar a seu 
destino (o tronco descascado), ficará secando durante alguns dias em frente às 
casas dos quilombolas. Os agentes sociais ornamentam o mastro no Sábado de 
Aleluia: com folhas de samambaia e frutas regionais, como castanha, cupuaçu, 
ingá, banana, abacaxi, laranja, tangerina e abacate. E ao final da ornamentação 
é dado a volta em todo o mastro com uma fita vermelha que, para os 



VINICIUS ALVES DA ROSA 
RAFAELA FONSECA DA SILVA 
ROSEMARY AMANDA LIMA ALVES 
 
 

ISSN 2525-4529, v. 1, n. 23 – 2025.1                                                                               165 
 

quilombolas, no momento que é realizada a volta ao redor do mastro são feitos 
também os pedidos de fartura e dinheiro, para não faltar o alimento em suas 
casas. Por tudo que representa, o ritual simboliza uma oferenda ao Santo e, no 
dia da realização do festejo, as frutas serão degustadas pelos participantes, cuja 
prática significa fartura para a vida dos devotos. 

No cume do mastro é fixada a bandeira de São Benedito, acompanhada de 
uma garrafa de vinho. A sequência do rito é celebrada com fogos de artifícios e 
após o levantamento do mastro iniciam-se nove noites de orações; um período 
de novenas e de fé no Santo Protetor. Esta liturgia inclui a Ladainha de Nossa 
Senhora, Agnus Dei, Canto Número Cinco e Oração, sendo parte da programação 
rezada e cantada em latim. 

Na primeira noite de Novena, são feitas orações pelos quilombolas 
doentes; nos dias posteriores é mantida a mesma liturgia cuja prática tem a 
participação dos quilombolas, dos devotos e das crianças. Todos acompanham 
os cânticos, assim como ex-moradores da localidade, que residem em outros 
bairros e que retornam à comunidade quilombola por ocasião do festejo. As 
novenas são conduzidas por uma das coordenadoras da festa, a Sra. Jamily 
Souza da Silva, que é a responsável atualmente pelo santo Benedito, que inicia e 
finaliza o ato religioso. A liturgia contém rezas, músicas; a programação 
termina com a frase: “Viva São Benedito”. Os presentes repetem isso três vezes. 
Após o encerramento de cada novena é servido um lanche, que, segundo a 
tradição da comunidade, é doado por algum participante do evento. 

Por ocasião da festa, é confeccionado um manto novo para a imagem de 
São Benedito, que é trocado por outro no dia do levantamento do mastro, e 
depois é trocado por um outro manto feito exclusivamente para o dia da festa. O 
qual é trocado por alguém que normalmente faz seus pedidos ou que é agraciado 
por pedidos feitos ao santo protetor do território Quilombola de São Benedito. 

No dia da procissão do santo Benedito, tivemos a presença da Cacica 
Lutana, ocasião em que ela viu como era ornamentado o andor para o santo. Ela 
foi recebida com muita alegria pela comunidade. O rito ao Santo continua com a 
imagem carregada no andor, enfeitado com flores especialmente para a 
procissão, que tem como ponto de saída a comunidade quilombola com destino 
ao Santuário de Nossa Senhora de Fátima. Antes da saída da procissão, na 
Avenida Japurá, a comunidade quilombola segue com o toque do sino e os fogos 
de artifícios fazem parte da programação. Trata-se de um momento de fé e 
emoção, envolvendo os participantes, alguns acompanhando o trajeto 
descalços. O hino a Bendito de São Benedito é entoado, conforme o refrão a 
seguir: 



ROSTOS AMAZÔNICOS: 
INDÍGENAS KOKAMA E QUILOMBOLAS REUNIDOS NA FESTA DE 133 ANOS, 
EM DEVOÇÃO A SÃO BENEDITO, NA COMUNIDADE DO BARRANCO EM 
MANAUS - AM 
 

 

ISSN 2525-4529, v. 1, n. 23 – 2025.1                                                                                166 

 

 

Glorioso São Benedito Servo de Deus  
Destinado  
Que fielmente adorastes  
A Jesus Crucificado2 

_____________________________ 

2 Trecho do hino religioso Bendito de São Benedito. 

Nos últimos anos houve a retomada do acompanhamento por uma banda 
de música, formada por instrumentos de percussão e de sopro. No artigo 
intitulado São Benedito versus Nossa Senhora de Fátima: conflitos religiosos no 
bairro Praça 14 de Janeiro em Manaus – AM, os autores (Rosa e Silva, 2024) 
consideram que: 

Nos últimos anos, mesmo após a Igreja Católica Nossa Senhora de 
Fátima autorizar a missa festiva em honra a São Benedito e permitir que 
a procissão organizada pelos quilombolas da comunidade do Barranco 
adentre o Santuário de Fátima, observa-se poucas referências a São 
Benedito por parte dos padres, além de a imagem de São Benedito 
parecer não ter sido bem aceita pelos membros da igreja (Rosa e Silva, 
2024, p. 85). 

No entanto, por ocasião da missa festiva, os devotos foram recepcionados 
pelo pároco da igreja Pe. Helton Luiz Wachholz de Souza. Cumprindo o percurso 
religioso, à noite acontece uma missa festiva em homenagem ao Santo 
Padroeiro, no Santuário de Nossa Senhora de Fátima. Na liturgia da missa, os 
fiéis cantaram o hino Bendito de São Benedito, na homilia, instante em que o 
Padre mencionou a importância das virtudes do Santo Benedito para ajudar a 
unir a comunidade, com a ressalva de que o Santo deve ser considerado como 
um exemplo, pelo testemunho de vida, de fé, e de servo de Deus, que, segundo 
o religioso, a igreja o reconheceu por seus atos e por isso o santificou. Logo após 
a celebração da missa, os devotos realizaram uma procissão de fé pelas ruas do 
bairro, que incluiu rezas e cânticos religiosos, acompanhado por um carro de 
som. No retorno à comunidade quilombola, foi rezada a última novena, onde 
também aconteceu a derrubada do mastro com frutas. 

O momento é de entretenimento na festividade quando um desafio é 
lançado aos participantes antes da derrubada do mastro, os presentes têm a 
oportunidade de subir no mastro enfeitado, e quem conseguir subir até a ponta 
onde tem uma bandeira e uma garrafa de vinho recebe uma premiação. 



VINICIUS ALVES DA ROSA 
RAFAELA FONSECA DA SILVA 
ROSEMARY AMANDA LIMA ALVES 
 
 

ISSN 2525-4529, v. 1, n. 23 – 2025.1                                                                               167 
 

Esses acontecimentos relatados resultam das relações de pesquisas 
vivenciadas no decorrer dos anos, quando tivemos a oportunidade de assistir e 
acompanhar as sequências do cerimoniais religiosos, desde a escolha do tronco 
da árvore na mata, o corte da árvore, o carregamento do tronco, a ornamentação 
do mastro, a participação efetiva ao longo da realização das novenas, bem como 
da procissão pelas ruas do bairro, somada à missa no Santuário Nossa Senhora 
de Fátima, até o derrubamento do mastro com frutas na comunidade 
quilombola. 

O padre responsável pela recepção dos quilombolas na igreja de Fátima no 
dia da missa foi o Padre Helton Luiz Wachholz de Souza. O sermão proferido por 
ele ressaltou a perseverança e a fé de São Benedito, filho de negros Etíopes, mas 
que nasceu na Itália, e certamente teria enfrentado o preconceito racial. Vale 
destacar a procissão realizada pelas principais ruas da Praça 14 de Janeiro após 
o término da missa de domingo, acompanhada de uma banda musical, que 
contou com a presença de Pe. Helton durante o percurso da procissão. Porém, a 
direção da liturgia da última novena foi conduzida pelos próprios quilombolas. 
Nessa experiência vivenciada junto aos agentes sociais, pude perceber que uma 
de suas constantes preocupações é com a construção da capela para abrigar a 
imagem de São Benedito, pois, em anos anteriores, a imagem era levada de casa 
em casa. Todavia, nos últimos anos, a imagem ficava sob a responsabilidade de 
um guardião, porém, em virtude do seu falecimento, hoje é guardada na sala da 
casa de uma das famílias quilombolas que mora em frente à residência da Sra. 
Jamily Souza da Silva. 

Disso resultou quando do chamado “arranca-toco”, que integra o 
cerimonial simbólico de encerramento da festa, momento em que o mastro é 
retirado do solo e destruído, ao final acontece uma novena. A cerimônia do 
“arranca-toco”, realiza-se no final do mês de maio, na residência onde está o 
altar com a imagem de São Benedito. A liturgia da novena como é tradição no 
encerramento do ciclo dos festejos incluiu os cânticos e rezas em português e 
latim, relembrou-se também a data do nascimento da “tia Lourdinha” e o 
falecimento da Dona Jacimar Souza. Na oportunidade, uma das coordenadoras 
da festa, Jamily Souza da Silva, fez pedidos de orações em prol da saúde de 
pessoas doentes da comunidade, assim como relatou sobre curas e graças 
recebidas por devotos de São Benedito, ao final do ato religioso, serviu-se um 
lanche aos presentes na novena. 

 

 



ROSTOS AMAZÔNICOS: 
INDÍGENAS KOKAMA E QUILOMBOLAS REUNIDOS NA FESTA DE 133 ANOS, 
EM DEVOÇÃO A SÃO BENEDITO, NA COMUNIDADE DO BARRANCO EM 
MANAUS - AM 
 

 

ISSN 2525-4529, v. 1, n. 23 – 2025.1                                                                                168 

 

CONSIDERAÇÕES 

Tendo em vista os aspectos empriricamente observados, compreender o 
festejo religioso de São Benedito, em sua ordem originária, é essencial para 
elaboração de representatividade, autoafirmação, bem como o fortalecimento 
da vida comunitária, além de registrar a união de povo Kokama e dos 
quilombolas da comunidade do Barranco, no território da Amazônia. 

O festejo traz em si experiências que são vivenciadas pelos quilombolas 
há 133 anos. O mastro especificamente reforça a ancestralidade, pois apresenta 
uma dinâmica que se inicia com reuniões para elaboração da programação da 
festa religiosa, social, preparação para retirada do tronco da árvore que será 
erguido, o fornecimento de lanche, tudo isso são facetas da vida comunitária e 
autoafirmação quilombola na área urbana da cidade de Manaus. 

A festa de São Benedito, em especial a do ano de 2023, apresenta toda essa 
estrutura, que envolve uma série de trabalhos, e em particular destaca a união 
de duas comunidades tradicionais da Amazônia, o Quilombo de São Benedito e 
a Comunidade do Parque das Tribos, através de sua liderança comunitária, 
Cacica Lutana, da etnia Kokama, na contribuição do mastro dos festejos de 2023 
de São Benedito. Dessa forma, tal união possibilitou o protagonismo e a 
resistência ao processo de branqueamento cultural. Pode-se afirmar que essa 
parceria, além de resguardar a tradição do festejo transformou as relações e 
tradições dessas comunidades, uma vez que se constituíram verdadeiros laços 
que reforçam uma aliança de confiança entre as famílias e a Cacica Lutana 
Kokama, reforçando a coletividade e a necessidade da vida comunitária nesses 
espaços. 

Observamos que a busca da realização e legitimidade do festejo de São 
Benedito faz parte de um processo de ressignificação e permanência dos 
quilombolas no Amazonas, encontrando motivos para continuar a resistir com 
sua ancestralidade ao dialogar com a cultura indígena. Visto que ambas as 
comunidades têm em comum, na atualidade, a invisibilidade de suas tradições 
ancestrais e o problema estrutural do racismo. 

Estudos científicos apontam que momentos como este, da união de 
negros e indígenas, já ocorreram. Destaca-se que a comunidade quilombola, em 
específico o Quilombo dos Palmares, acolheu não apenas negros fugitivos, mas 
foi composta por brancos e indígenas (Lindoso, 2007). 



VINICIUS ALVES DA ROSA 
RAFAELA FONSECA DA SILVA 
ROSEMARY AMANDA LIMA ALVES 
 
 

ISSN 2525-4529, v. 1, n. 23 – 2025.1                                                                               169 
 

Portanto, este fato ocorrido em pleno território Amazônico apresenta 
elementos históricos de riqueza inigualável e de grande relevância para 
promover discussões numa perspectiva de produção de conhecimento, 
enfatizando a diversidade racial, demonstrando as relações sociais com os seus 
diferentes agentes constitutivos, em uma sociedade contemporânea, que busca 
a (re)construção de uma identidade cultural mais conectada à história dos seus 
povos. 

REFERÊNCIAS 

ABREU, FREDE. O BATUQUE. A LUTA BRABA. SALVADOR: INSTITUTO FREDE ABREU, 2014. 

ALMEIDA, ALFREDO WAGNER BERNO DE. (COORD.). COMUNIDADE NEGRA DE SÃO 

BENEDITO DA PRAÇA 14 DE JANEIRO. (SÉRIE MOVIMENTOS SOCIAIS E CONFLITOS NAS 

CIDADES DA AMAZÔNIA). FASCÍCULO 16. MANAUS, 2007. 

ADICHIE, CHIMAMANDA. OS PERIGOS DE UMA HISTÓRIA ÚNICA, 1977. 

FERRETTI, SÉRGIO. TAMBOR DE CRIOULA: RITUAL E ESPETÁCULO. SÃO LUÍS: COMISSÃO 

MARANHENSE, 2002. 

GALVÃO, EDUARDO. SANTOS E VISAGENS: UM ESTUDO DA VIDA RELIGIOSA DE ITÁ, 

AMAZONAS. SÃO PAULO: COMPANHIA EDITORA NACIONAL, 1955.  

LINDOSO, D. O PODER QUILOMBOLA: A COMUNIDADE MOCAMBEIRA E A ORGANIZAÇÃO 

SOCIAL QUILOMBOLA. MACEIÓ: EDUFAL, 2007. 

NASCIMENTO, ABDIAS. O GENOCÍDIO DO NEGRO BRASILEIRO: PROCESSO DE UM RACISMO 

MASCARADO. EDITORA PERSPECTIVA AS, 2016. 

ROSA, VINÍCIUS ALVES DA. A COMUNIDADE DO BARRANCO DE SÃO BENEDITO EM MANAUS: 
PROCESSOS PARA O RECONHECIMENTO DO TERRITÓRIO QUILOMBOLA. DISSERTAÇÃO DE 

MESTRADO, 2018. 

SILVA, JAMILY SOUZA DA. A FESTA DE SÃO BENEDITO NO BAIRRO DA PRAÇA 14. IN: 

SAMPAIO, PATRÍCIA M. (ORGANIZADORA.). O FIM DO SILÊNCIO – PRESENÇA NEGRA NA 

AMAZÔNIA. BELÉM: AÇAÍ/CNPQ, 2011. 

SILVA, RAFAELA FONSECA DA; ROSA, VINICIUS ALVES DA. FESTAS, RELIGIOSIDADES E 

AFRICANIDADES NO AMAZONAS: SABERES EM DIÁLOGO. IN: JÚNIOR, JOSIVALDO BENTES 

LIMA, SILVA, ADAN RENÊ PEREIRA DA SILVA, TENÓRIO, ADRIANO MAGALHÃES 

(ORGANIZADORES). SÃO PAULO: DIALÉTICA EDITORA, 2024. 


