
 ARTIGOS – DOSSIÊ 

 

ISSN 2525-4529, v.1, n.23– 2025.1                                                                                 61 

 

 

MARCADORES DE IDENTIDADE E MEMÓRIA QUILOMBOLA A 

PARTIR DA ARTE DE BALBINO 

 Osvaldo Martins de Oliveira 
Doutor em Antropologia Social pela Universidade Federal de Santa Catarina. Mestre em 

Antropologia pela Universidade Federal Fluminense. Professor no Departamento e no 
Programa de Pós-Graduação em Ciências Sociais da Universidade Federal do Espírito Santo. 

Integrante do Comitê Quilombos da Associação Brasileira de Antropologia (ABA) e 
coordenador adjunto do Núcleo de Estudos Afro-Brasileiros da UFES  

 

Resumo: Para o presente artigo, parto de entrevistas e diálogos realizados 
com o artista plástico Thiago Balbino, que é neto e bisneto de quilombolas e 
de mestres de saberes tradicionais do território do Sapê do Norte, no estado 
do Espírito Santo, e que se define como preto e quilombola. O objetivo do 
artigo é analisar trabalhos do artista sobre memórias e práticas culturais das 
comunidades quilombolas, em especial aquelas relacionadas ao Baile de 
Congos de São Benedito de Conceição da Barra, que é mais conhecido como 
Ticumbi de São Benedito. Os trabalhos artísticos analisados foram 
encontrados em ilustrações de livros, em pinturas na casa onde morava o 
mestre Tertolino Balbino (na memória) e que era o avô do artista, em painéis 
pintados nos muros das ruas da mesma cidade e em uma exposição 
organizada pelo mesmo artista em 2021.  

Palavras-chave: Arte cultura; memória; identidade; quilombo. 

 

Abstract: For this article, I draw on interviews and dialogues with the artist 
Thiago Balbino, who is the grandson and great-grandson of quilombolas 
and master of traditional knowledge from the territory of Sapê do Norte, in 
the state of Espírito Santo, and who defines himself as black and quilombola. 
The objective of the article is to analyze the artist's works on memories and 
cultural practices of quilombola communities, especially those related to the 
Baile de Congos de São Benedito de Conceição da Barra, which is better 
known as Ticumbi de São Benedito. The artistic works analyzed were found 
in book illustrations, in paintings in the house where the master Tertolino 
Balbino lived (in memory) and who was the artist's grandfather, in panels 
painted on the walls of the streets of the same city and in an exhibition 
organized by the same artist in 2021. 

Keywords: Art culture; memory; identity; quilombo. 

   



MARCADORES DE IDENTIDADE E MEMÓRIA  
QUILOMBOLA A PARTIR DA ARTE DE BALBINO 
 
 

 

ISSN 2525-4529, v. 1, n.23 – 2025.1                                                                                 62 

INTRODUÇÃO 

Além de analisar os trabalhos do artista, o artigo estabelece diálogos 
com educadores e lideranças que têm interesse nos temas de personagens de 
memória1, que se tornaram referências significativas nas práticas e saberes 
socioculturais e ambientais transmitidos entre diferentes gerações nos 
territórios quilombolas e que são retratadas pelo artista. Em sua 
organização, o artigo apresenta uma definição do Baile de Congos e em 
seguida, descreve e analisa os trabalhos do artista, a partir de algumas 
fontes elencadas como ilustrações de dois livros, obras expostas na casa de 
seus avós e pinturas em muros da cidade. 

As reflexões contidas neste artigo têm como ponto de partida os dados 
coletados pelo projeto de pesquisa que coordeno, desde 2018, denominado 
Africanidades Transatlânticas. Esses dados foram obtidos por meio de 
pesquisa de campo em comunidades quilombolas e em suas festas em 
Conceição da Barra e em livros referências bibliográficas, como Oliveira 
(2009) e Schiffler, Balbino e Nascimento (2018). Nesses livros se encontram 
ilustrações criadas por Thiago Balbino, que analisarei neste artigo.  

Desde então, o projeto Africanidades Transatlânticas tem estudado as 
trajetórias dos principais integrantes dos bailes de congos de são Benedito 
de Conceição da Barra, do Bongado e de Itaúnas, descrevendo as formas de 
fazer e transmitir a memória e o patrimônio cultural nas relações entre as 
celebrações festivas, o calendário produtivo, a cultura culinária e os saberes 
dos mestres dos bailes. Sobre os saberes e memórias dos mestres desses 
bailes de congos, foram produzidos alguns trabalhos acadêmicos que 
resultaram do projeto de pesquisa supracitado, como Oliveira e Oliveira 
(2022), Oliveira e Carneiro (2022), Oliveira e Oliveira (2021), entre outros. 

Analisarei alguns dados obtidos a partir deste projeto, entre eles 
fotografias, escaneamentos e downloads feitos de obras de Thiago Balbino, 
algumas das quais se encontram nos livros dos autores acima referidos, nas 
paredes da casa de seus avós paternos em Conceição da Barra, em pinturas 
nos muros da cidade e na página do artista no Facebook. 

Thiago Balbino é um jovem negro/quilombola, que conheci em 2008, 
filho de Sônia Penha Rodrigues, uma militante de movimento negro formada 
em dois cursos universitários (Serviço Social e Psicologia) e de um 

                                                      
1 A uma explicação acerca da concepção de personagem de memória está no final desta 
introdução. 
 



 
OSVALDO MARTINS DE OLIVEIRA 
 
 

 

ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                63 

 

quilombola nascido no meio rural do município de Conceição da Barra, 
Antônio Balbino (falecido em 01/05/1985). Thiago foi criado e educado pela 
mãe e se formou em Artes Plásticas pela UFES. Seu avô paterno, Tertolino 
Balbino, falecido em 2022, foi o mestre do Baile dos Congos de São Benedito 
de Conceição da Barra, que é um baile formado exclusivamente por pretos-
quilombolas. Desde 2018 esse Baile é liderado pelo mestre Berto Florentino, 
pertencente à comunidade quilombola São Domingos. Embora tenha 
crescido no contexto urbano da região metropolitana da Grande Vitória (ES), 
Thiago Balbino, incentivado por sua mãe desde a infância, sempre manteve 
os laços de pertencimento com as famílias e culturas quilombolas de 
Conceição da Barra. Por isso, é possível afirmar que é mais um caso de 
quilombolas que tiveram acesso aos conhecimentos proporcionados pelos 
cursos universitários e que empregam seus conhecimentos para defender os 
direitos das comunidades quilombolas previstos na Constituição Federal de 
1988, como o direito à diferença cultural, à identidade, à memória e ao 
patrimônio cultural dessas comunidades. Para conhecer alguns outros 
trabalhos acadêmicos sobre trajetórias de quilombolas em cursos 
universitários e que se engajaram na defesa dos direitos de suas 
comunidades é interessante acessar os trabalhos de Oliveira (2018), Alves 
(2020), Oliveira, Trindade e Alves (2022) e Dealdina (2020). 

 Para uma breve explicação acerca das concepções de memória e 
personagens de memória, cabe dizer que todas as vezes que empregar os 
termos memórias em disputa, memória oficial, memórias subterrâneas, 
memória herdada, “pessoas, personagens de memória” e lugares de 
memória, estou usando segundo as definições de Pollak (1992; 1989). Entre 
os elementos constitutivos da memória estão lugares, datas, acontecimentos 
e “pessoas, personagens”. Segundo Pollak (1992), a expressão “pessoas, 
personagens de memória” se refere àquelas pessoas que foram significativas 
e representativas para as lembranças de determinados grupos sociais e que 
são lembradas e narradas com frequência pelos integrantes desses grupos 
relacionados a certos acontecimentos do passado. Esses acontecimentos são 
de dois tipos: 1º) aqueles acontecimentos vividos pessoalmente e que a 
pessoa narra porque testemunhou; 2º) aqueles acontecimentos e 
personagens que foram narrados pela memória coletiva, que Pollak chama 
de acontecimentos e memórias vividas por tabela ou memórias herdadas, 
porque os integrantes da coletividade que constroem o sentimento de 
pertencimento narram aquelas memórias narradas e herdadas das gerações 
anteriores, pois a pessoa se sente pertencente à coletividade e às suas 
memórias. Empreguei ainda do referido autor, em contrapelo da memória 



MARCADORES DE IDENTIDADE E MEMÓRIA  
QUILOMBOLA A PARTIR DA ARTE DE BALBINO 
 
 

 

ISSN 2525-4529, v. 1, n.23 – 2025.1                                                                                 64 

histórica oficial, a concepção de memórias subterrâneas, que sempre vêm à 
superfície em momentos oportunos, principalmente quando estão em risco 
os direitos das minorias sociais, como aos territórios e o direito à própria 
memória.  

O BAILE DE CONGOS DE SÃO BENEDITO 

Antes de entrar na análise dos trabalhos artísticos, cabe uma breve 
explicação sobre o Baile de Congos de São Benedito, visto que no município 
de Conceição da Barra existem quatro grupos, que realizam suas festas todos 
os anos entre 30 de dezembro e 20 de janeiro. Esse artigo se restringe ao 
baile que realiza sua festa principal na cidade de Conceição da Barra e que é 
formado exclusivamente por integrantes de comunidades quilombolas. O 
baile é uma homenagem a são Benedito e acontece, segundo dizem seus 
mestres, há mais de 200 anos, sendo considerada por seus integrantes uma 
tradição cultural que seus ancestrais trouxeram da África e que foi recriado 
pelos quilombolas dos meios rurais e urbanos daquele município. Ele é um 
ritual composto de danças, cantos e discursos poéticos, acompanhados aos 
sons de violas e pandeiros, sendo formado por 19 personagens, a saber: o 
mestre (líder), congos, reis, secretários, violeiro e porta-estandarte. Na data 
da festa propriamente dita, no primeiro dia do ano, todos os integrantes do 
baile vestem calça, camisa de manga longa e sobre esta uma bata (todas 
essas peças em cor branca) e portam capacetes enfeitados com flores e fitas 
coloridas na cabeça. Sobre as roupas brancas cruzam em seus ombros e 
peitos fitas coloridas, como uma espécie de proteção. Os secretários e/ou 
embaixadores dos reis, que na guerra vão para as frentes de batalhas, além 
de portarem espadas e mantos de chita colorida, levam sobre suas cabeças 
capacetes confeccionados em forma de animais terrestres e aquáticos, como 
peixes e dragões.  

O baile representa a “guerra” entre dois reis africanos, o rei de Congo 
e o rei de Bamba, e seus respectivos secretários ou embaixadores. A guerra 
acontece porque o primeiro rei, convertido ao catolicismo colonial 
português, proíbe o rei de Bamba e seus seguidores a realizarem a festa de 
são Benedito, classificando este rei como pagão. Os congos, como são 
denominados os integrantes do baile, também são definidos como soldados 
pagãos. Ritualisticamente, a festa termina com a vitória do rei de Congo, que 
batiza, à força, o rei de Bamba e os seus soldados pagãos, como ocorria com 
os africanos escravizados ao serem deportados e desembarcados no Brasil. 
No entanto, o rei de Bamba revida em seus discursos, afirmando que ele só 
foi batizado por estar em desvantagem e fora de suas terras, caso contrário, 



 
OSVALDO MARTINS DE OLIVEIRA 
 
 

 

ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                65 

 

o rei de Congo não lhe batizaria. No ritual e nas situações sociais vivenciadas 
pelos quilombolas desta região, são Benedito – chamado de “filho de 
Zambi” – é uma divindade africana que rompe as fronteiras impostas pelos 
colonizadores cristãos entre batizados e pagãos, estando presente nas 
narrativas (sobretudo cantigas) e ritos de matrizes africanas como quem 
garante que as preces dos classificados como pagãos pelos poderes dos 
cristãos serão atendidas. 

CULTURAS QUILOMBOLAS DO SAPÊ DO NORTE 

O primeiro trabalho analisado e que foi ilustrado por Thiago Balbino e 
o livro “Culturas Quilombolas do Sapê do Norte” (Oliveira, 2009). São as 
ilustrações desse livro que analiso no próximo parágrafo. 

Em suas ilustrações, o referido artista desenhou os seguintes 
personagens e símbolos relacionados ao Baile de Congos: a) um desenho que 
colocamos na capa do livro representando todos os congos do baile; b) o 
capacete enfeitado com flores que os congos (soldados) usam em suas 
cabeças; c) o mestre do baile, então Tertolino Balbino, que era o gestor das 
práticas culturais do grupo e que, na ilustração, foi retratado em uma 
posição contemplativa, visto que, na visão deste mestre, o Ticumbi é um ato 
religioso em devoção a são Benedito; d) o estandarte e o porta estandarte de 
são Benedito, que no baile, já foi uma função desempenhada por Jonas 
Balbino e pelo próprio Thiago Balbino; e) o rei de Congo, que é um 
personagem de grande poder no baile e que é figurado por seu tio Jonas 
Balbino; f) o secretário do rei de Congo, que é o personagem desempenhado 
por Arquimino dos Santos, integrante da comunidade quilombola Córrego 
do Alexandre; g) o rei de Bamba, que nos últimos 20 anos tem sido 
representado por integrantes das famílias quilombolas herdeiros de Gonçalo 
Valentim dos Santos e Acelino dos Santos, foi ilustrado por Balbino para 
referenciar a presença dessas famílias no baile; h) depois de conversas com 
jovens, filhos e netos dos congos e festeiros/as de são Benedito, resolvemos 
criar um breve texto ilustrado por Balbino, denominado “identidade e 
memória”, onde o próprio artista se incluiu no texto e nas ilustrações, 
criando representações de si, do seu avô, e o avô paterno de seu pai, Manoel 
Jerônimo, bem como mencionou o avô de sua avó paterna, conhecido como 
Hilário, que liderava um baile em Conceição da Barra, e era proveniente do 
Quilombo do Angelim; i) por fim, naquela primeira década do século XXI, 
Balbino desenhou uma casa representando as moradias das famílias 
quilombolas no meio rural e relacionada às atividades produtivas dessas 



MARCADORES DE IDENTIDADE E MEMÓRIA  
QUILOMBOLA A PARTIR DA ARTE DE BALBINO 
 
 

 

ISSN 2525-4529, v. 1, n.23 – 2025.1                                                                                 66 

famílias, pois ilustrou a colheita de mandioca e o processamento dos 
alimentos no pilão e, em seguida, criou o desenho de um cesto tecido em 
cipó cheio de beijus, simbolizando a produção da iguaria a partir da goma da 
mandioca com recheios de coco ralado e/ou amendoim e ao lado do cesto 
está um bule com café, que são alimentos frequentemente servidos aos 
congos nos ensaios do Ticumbi. Com a participação de Thiago Balbino na 
ilustração do livro, além da escrita retratar memórias e realidades culturais 
locais, seu trabalho proporcionou cor e visibilidade a tais realidades. A 
participação de um artista com lealdades étnicas às suas origens na 
produção da visibilidade dos agentes das práticas culturais locais retratados 
neste suplemento didático surtiu um efeito importante, pois estimulou a 
adoção - por professores, lideranças e mestres da cultura quilombola - de 
um material didático que um deles ajudou a produzir para leituras cotidianas 
e em suas reuniões de formação. 

A CASA DO MESTRE E OS MUROS DA CIDADE COMO LÓCUS DE PESQUISA  

De dezembro de 2018 a 01/01/2020, no desenvolvimento do projeto 
Africanidades Transatlânticas, a casa de Tertolino Balbino e Bárbara dos 
Santos (ambos na memória), avós de Thiago, na cidade de Conceição da 
Barra, também passou a ser um lócus da pesquisa. Ali, enquanto equipe do 
projeto, tivemos a oportunidade de entrevistar e dialogar por diversas vezes 
o mestre Tertolino no decorrer de nosso trabalho de campo, onde também 
observamos alguns dos trabalhos do artista expostos nas paredes da sala da 
casa. Solicitei a uma das integrantes de minha equipe de pesquisa que 
fotografasse dois desses trabalhos para que entrassem na análise da história 
dos herdeiros do mestre Tertolino. 

No primeiro trabalho, destaco e analiso dois símbolos importantes na 
demarcação da identidade do artista e de seus parentes quilombolas, a saber: 
1º) ele retrata um integrante do Baile de Congo, denominado porta-
estandarte, vestindo-se com a indumentária característica do baile, isto é, 
sobre sua cabeça está um capacete enfeitado com flores coloridas, veste bata 
de mangas longas e fitas verdes e amarelas estão cruzadas sobre seu peito, e 
o mesmo congo segura com a mão direita o estandarte de são Benedito; 2º) 
neste estandarte, conforme pudemos verificar, está o santo preto com um 
menino nos braços que também é preto, contrastando com as ideologias 
eurocêntricas das obras de arte sacra sobre o santo, onde o menino que se 
encontra nos braços de são Benedito é extremamente branco. Uma outra 
relação importante a ser destacada neste primeiro trabalho em análise, é que 
ele representa uma posição no baile de congo que já foi ocupada pelo próprio 



 
OSVALDO MARTINS DE OLIVEIRA 
 
 

 

ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                67 

 

artista e por seu tio Jonas Balbino, estando, portanto, envolvida a afirmação 
da identidade quilombola do artista e de seus parentes. 

No segundo trabalho de Balbino que se encontra em outra parede da 
sala de seus avós, observamos um dos congos, que representa seu avô, que 
está olhando para uma imagem/pintura de são Benedito, onde dois meninos 
se encontram nos braços do santo preto, sendo um muito branco e outro de 
cor preta. Esse desenho foi usado como a arte das camisetas que os 
integrantes do Ticumbi, assim como os devotos do santo que a adquirem por 
compra no grupo, usaram no Ensaio Geral na noite de 30 e no dia 31 de 
dezembro de 2009 e que estampava a mensagem “Ticumbi de São Benedito, 
Conceição da Barra - 2010”. Naquele ano, eu mesmo tive a oportunidade de 
adquirir uma camiseta com esta estampa. Conforme verifiquei na pesquisa, 
de 2009 a 2019, uma camiseta semelhante a essa tem sido produzida para 
ser usada pelos integrantes do grupo na noite e no dia acima referidos, como 
uniformização da indumentária do grupo (camiseta, calça marrom e boné). 
Cabe observar que as vestimentas rituais do primeiro dia do ano, conforme 
descrita acima, é toda em cor branca, com exceção das fitas coloridas dos 
congos e dos mantos dos reis e de seus respectivos secretários 
confeccionados em tecidos de chitas coloridas. 

Essa e outras obras do artista podem ser analisadas segundo a 
abordagem antropológica dos processos relacionais e contextuais de 
formação das identidades dos grupos étnicos (Barth, 2000), nas quais se 
incluem os estudos de identidades dos quilombos. Essa é uma perspectiva 
diferenciada das abordagens das identidades, pois em uma perspectiva 
colonialista e doutrinadora presentes nas artes sacras eurocêntricas sobre 
são Benedito, o colonialismo artístico jamais pensou em ver um Cristo negro 
nos braços deste santo preto de origem etíope, optando sempre por um 
Cristo com características fenotípicas europeias. 

O papel político do artista na demarcação do pertencimento étnico por 
meio da arte não parou nas ilustrações do referido livro e nem nas obras que 
decoram a sala de seus avós, pois em dezembro de 2015, quando fui festeiro 
de São Benedito, Thiago Balbino pintou alguns painéis nos muros da cidade 
de Conceição da Barra representando personagens da cultura afro-
brasileira, em especial, do Baile de Congos. Como pude observar em dois 
desses painéis, dos quais se encontram fotos expostas também em seu perfil 
no Facebook, Balbino é um artista que demarca o pertencimento étnico de si, 
de seus parentes e das comunidades quilombolas por meio do conhecimento 
no campo das Artes Plásticas. São seus ancestrais africanos e os 



MARCADORES DE IDENTIDADE E MEMÓRIA  
QUILOMBOLA A PARTIR DA ARTE DE BALBINO 
 
 

 

ISSN 2525-4529, v. 1, n.23 – 2025.1                                                                                 68 

descendentes desses ancestrais nos quilombos, nos quais ele próprio está 
incluído, que estão representados em seus magníficos trabalhos. Ele 
demonstra que os congos e quilombolas do Ticumbi fizeram e fazem história 
não só na região do norte do estado do Espírito Santo, mas em todo o estado, 
e transpõem as fronteiras estaduais e nacionais por meio de seus trabalhos. 
Para pensar o papel de Thiago Balbino enquanto um agente enredado neste 
processo social de construção da identidade, cabe lembrar que seus avós, 
Tertolino Balbino e Bárbara dos Santos, não esquecendo o papel educativo e 
político de sua mãe que na juventude foi militante do movimento de União e 
Consciência Negra na década de 1980, se tornaram referências fundamentais 
na dimensão emotiva da formação da sua identidade. Como bem teorizou 
Epstein (1978), os avós têm um papel fundamental na formação dessas 
identidades, e o então antropólogo constatou essa dimensão em sua 
pesquisa etnográfica no Congo, região da África Central. É bom sempre 
lembrar que o Baile de Congos de São Benedito de Conceição da Barra, 
retratado neste e em outros trabalhos de Balbino, constrói a narrativa de sua 
procedência, inclusive durante o ritual celebrativo do Baile de Congos, em 
que a terra de origem dos integrantes do baile, está no antigo Reino do 
Congo. O debate antropológico e sociológico acerca das lembranças sobre a 
terra de origem, enquanto um elemento demarcador no processo de 
construção da identidade de diferentes grupos étnicos, pode ser realizado 
encontrando fundamentos desde Weber (1920).  

 

Figura 1. Congos de São Benedito. Painel pintado por Thiago Balbino em um muro na cidade 
de Conceição da Barra. 

 

Fonte: Acervo do projeto Africanidades Transatlânticas. Foto realizada em julho de 2019. 
 

 

Enquanto escrevia a primeira versão deste texto, dialoguei com Sonia 
Rodrigues, mãe do referido artista, e ao comentar a foto da pintura acima, 
que também se encontra no perfil de Thiago no Facebook, ela afirmou ser 



 
OSVALDO MARTINS DE OLIVEIRA 
 
 

 

ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                69 

 

oportuno o meu apontamento sobre o pertencimento identitário do artista, 
com o seguinte comentário:  

Esses dias andei relembrando o ano dos festejos em que 
Thiago executou esse trabalho através da criação do Projeto 
Cores de Reis, foi reboliço de orgulho na família Ticumbi e de 
demais moradores. A apoteótica mudança do cortejo dos 
congos, incluindo um bailado de reverência diante desse 
painel, foi emocionante e reafirmativo de nossas 
existências!!!... “Nossos passos vêm de longe”! (Sônia 
Rodrigues. Relato pessoal, 21/08/2019). 

 

No livro de Schiffler, Balbino e Nascimento (2018) estão dois desenhos 
ilustrativos de Thiago que tomo para a presente análise. Na primeira capa 
está o desenho de dois congos tocando os principais instrumentos do 
Ticumbi, os pandeiros. O desenho retrata também parte da indumentária dos 
congos, a saber: a) capacetes nas cabeças dos congos enfeitados com flores e 
fitas coloridas, cabendo observar que sobre a cabeça, antes de colocarem os 
capacetes, os congos colocam um lenço branco que fica preso entre o 
capacete e a cabeça; b) camisas de mangas longas e batas brancas; c) fitas na 
cores verde e vermelha cruzando os ombros e os peitos dos congos e, 
recentemente, essas fitas mudaram para as cores azul e vermelha; d) no 
punho do braço direito, cada congo traz presa uma toalha branca que é usada 
para secar o suor do rosto no decorrer do baile, principalmente quando 
realizam os cortejos para casas de festeiras/os sob sol escaldante. 

Na última capa do livro citado no parágrafo anterior está um desenho 
de Thiago que pode estar representando três conjuntos de cenários e 
personagens do baile dos congos, como segue: 1º) o barco ao fundo pode 
estar simbolizando a chegada dos barcos que, todos os anos em 31 de 
dezembro, vão até a comunidade de Barreiras, do outro lado do rio Cricaré, 
levando congos, jongueiros e outros devotos para buscar um santo que é 
conhecido como são Benedito das Piabas e trazê-lo, juntamente com seu 
grupo de jongo2 guardião, para participar da festa de são Benedito padroeiro 
                                                      
2 O jongo, conforme escreve Oliveira (2016), é uma prática cultural criada no Brasil, no 
século XIX, pelas capacidades poéticas e artísticas de africanos de origem bantu e por seus 
descendentes, que foram escravizados em fazendas de café na região Sudeste do país. No 
norte do Espírito Santo, os termos jongo, jangada e rodas de jongos se referem às cantigas 
entoadas nas festas e na “rodas de jongos”, onde o tambor é o principal instrumento tocado 
nessas celebrações e foram criadas pelas comunidades quilombolas sempre associada às 
festas de colheita, principalmente da colheita da mandioca e a produção da farinha, beijus e 
outros derivados dessa raiz. As “rodas de jongo” são realizadas por grupos que se reúnem, 



MARCADORES DE IDENTIDADE E MEMÓRIA  
QUILOMBOLA A PARTIR DA ARTE DE BALBINO 
 
 

 

ISSN 2525-4529, v. 1, n.23 – 2025.1                                                                                 70 

no primeiro dia do ano, e que tem sua capela na cidade de Conceição da 
Barra; 2º) no desenho em destaque à frente, é possível interpretá-lo que 
trata-se do baile no primeiro dia do ano, pois verificamos todos os congos 
com as indumentárias de dia de festa, conforme já foi explicado, e o 
personagem em destaque é o mestre do baile que, no ano da criação do 
desenho, em 2018, era Tertolino Balbino e que estava passando a liderança 
para Berto Florentino, o que ocorreu em 29 de abril do referido ano; 3º) à 
frente dos congos podemos observar sobre um andor a grande imagem de 
são Benedito padroeiro, o que nos leva a concluir que trata-se mesmo do dia 
da apresentação do baile de congos, no primeiro dia do ano. 

No decorrer da pesquisa, fotografamos ainda dois outros desenhos do 
mesmo autor sobre o Ticumbi, na cidade de Conceição da Barra. Além disso, 
mais dois outros desenhos relacionados ao mesmo tema foram encontrados 
na página do artista no Facebook, sendo um retratando o secretário do rei de 
Congo com seu capacete de cabeça de dragão; e outro é um congo com seu 
capacete enfeitado de flores, que foi criado para compor a programação do 
Teatro Carlos Gomes, em Vitória - ES. 

                                                                                                                                                                      
liderados por mestres, para tocar instrumentos musicais (tambor, ganzá ou reco-reco), 
dançar e cantar de forma poética e desafiadora às diversas situações sociais vividas pelas 
comunidades. O jongo constitui uma celebração festiva antiga nos quilombos do Espírito 
Santo. Atualmente, no norte do estado, além dos grupos de jongo que estão na vila de 
Itaúnas e na comunidade de pescadores de Barreiras, temos grupos de jongo nas seguintes 
comunidades quilombolas de Conceição da Barra: Santana Velha e Quilombo Novo, 
Linharinho, Porto Grande e Córrego do Alexandre. Em São Mateus temos jongo no bairro 
Sernamby, no quilombo São Cristóvão e Serraria e na comunidade de pescadores de Campo 
Grande. Por isso, os mestres de jongo e as lideranças quilombolas tomaram o jongo como 
um dos símbolos demarcadores da identidade quilombola. Na comunidade de pescadores de 
Barreiras, existe o grupo denominado Jongo de São Benedito das Piabas, que é o guardião da 
imagem conhecida como são Bendeditinho ou são Bino das Piabas, que, segundo relatam, 
pertencia ao líder quilombola Benedito Meia-Légua, conforme veremos adiante neste 
artigo. Por enquanto, cabe enfatizar que é esse grupo de jongos que é o guardião dessa 
imagem e que todos os anos o Baile de Congos de São Benedito de Conceição da Barra vai 
buscar na comunidade de Barreiras. Um resumo sobre a história desse grupo pode ser 
encontrado no trabalho de Rodrigues (2018).    



 
OSVALDO MARTINS DE OLIVEIRA 
 
 

 

ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                71 

 

AKOJOPO: ARTE, MEMÓRIA E IMAGINAÇÃO AFROFUTURISTA 

Figura 2. Card criado por Thiago Balbino para divulgar a mostra Akajopo, 2021. 
 

 

Fonte: Fotocalagens digitais de Thiago Balbino 
 

O trabalho de fotocolagem é um resgate do passado, como se 
pudesse copiar e colar elementos do passado que são elementos 
de resistência cultural e que garante a existência de um povo. A 
fotocolagem consiste em recortar e colar esses elementos que a 
gente agora no presente consegue fazer uma prospecção para 
que no futuro a gente viva bem. É como se a gente pegasse 
elementos do passado hoje, copiasse, colasse, juntasse e falasse: 
com a ideia que eu tenho hoje e se no futuro for assim, vai ser 
maneiro! Vou pegar essas ideias aqui do passado, juntar aqui 
agora, se a gente prospectar, se a gente especular isso para o 
futuro, vai ser um futuro interessante, que pode trazer uma 



MARCADORES DE IDENTIDADE E MEMÓRIA  
QUILOMBOLA A PARTIR DA ARTE DE BALBINO 
 
 

 

ISSN 2525-4529, v. 1, n.23 – 2025.1                                                                                 72 

oportunidade de produção de bem viver coletivo. Também de 
relação do ser humano, natureza, tecnologia... tá ligado? É um 
tripé, mas que na verdade são vários, né? É a humanidade, a 
criação que a humanidade cria e a natureza, que o ser humano, 
querendo ou não, é fruto dela. Então seria natureza, humanidade 
e tecnologia. Então tem esses três elementos aí. Eu vou abordar 
isso através da linguagem da fotocolagem. Tá ligado? Então vai 
ter um texto lá maneiro, falando, puxando esses diálogos, essa 
conversa. Então vamos fazer um trabalho pedagógico, com a 
galera das escolas. Querendo ou não, isso aí é uma janela que 
abre, exatamente para a galera conhecer o passado, o presente e 
sonhar com o futuro. Então, você vai pegar elementos do 
passado para recortar e vai ver a história lá. Vai ver Benedito 
Meia-Légua, a história de Constância de Angola, a história de 
Zacimba Gaba, que são figuras pretas quilombolas da região que 
são herois! E que a juventude de agora não conhece. Sacou? Tem 
muita gente lá (Conceição da Barra), que acha que pra você ser 
uma figura... Vamos dizer assim, pra se imaginar com 
superpoderes, né? Se imaginar atuante nessa ficção científica, 
você precisa ser parecido com o Capitão América. Quando vê um 
Pantera Negra no cinema, nos quadrinhos, a galera já pirou! 
Então, essa exposição, tem também esse objetivo de trazer esse 
imaginário com figuras pretas com superpoderes, com 
superpotências. Figuras pretas que trazem uma autoestima para 
a galera preta que assiste, que também está vendo. Isso é o que 
eu estou querendo instigar aí (Thiago Balbino. Relato pessoal, 23 
setembro de 2021). 

 
 

O card acima, que anunciou a exposição de diferentes peças de artes 
produzidas por Balbino, com abertura em 04 setembro de 2021, circulou em 
grupos de WhatsApp e em redes sociais nas quais o artista tem amigos e 
simpatizantes. A exposição ficou aberta ao público, gratuitamente, na Casa 
da Barra até 29 de novembro do mesmo ano. A Casa da Barra, de propriedade 
da psicóloga e assistente social Sônia Rodrigues e de seu filho Thiago 
Balbino, é um lugar construído na área antiga da cidade de Conceição da 
Barra, norte do estado do Espírito Santo, que é demarcado pela arte e cultura 
negra e quilombola produzida por Balbino, seus parceiros artistas e por 
quilombolas integrantes do Baile de Congos de São Benedito de Conceição da 
Barra. Trata-se também de um lugar de diálogos educativos sobre os 
conhecimentos produzidos acerca das  comunidades e culturas quilombolas 
do Sapê do Norte, para o qual já foram convidadas diversas outras lideranças 
e educadoras/es para estimular e mediar tais diálogos, cabendo mencionar 
alguns/algumas como: Jonas Balbino, liderança e figurante de rei de Congo 



 
OSVALDO MARTINS DE OLIVEIRA 
 
 

 

ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                73 

 

no Baile de Congos de São Benedito de Conceição da Barra; Selma Dealdina, 
festeira de São Benedito, liderança quilombola e integrante da CONAQ 
(Coordenação Nacional de Articulação das Comunidades Negras e 
Quilombolas). Por isso, escrevo este texto a partir de diálogos e pretendo 
abrir outros canais estimuladores de diálogos com pessoas que observam, 
participam e interpretam práticas culturais de comunidades quilombolas e 
de artistas que se consideram parte delas, como é o caso de Balbino. 

A reflexão na citação acima, da autoria de Balbino, é uma apresentação 
da sua exposição denominada Akojopo, que é um termo da língua iorubá que 
significa colagem. A concepção filosófica da arte africana e da arte da 
diáspora africana que tem inspirado os trabalhos de Balbino nas duas 
primeiras décadas do século XXI é a que ficou conhecida como 
afrofuturismo, que é uma filosofia que combina elementos de ficção 
científica e histórica. Trata-se de uma imaginação do futuro onde talvez seja 
possível uma relação de equilíbrio entre homem, natureza e máquina, algo 
ainda não possível no mundo capitalista, que sobrevive da predação dos 
recursos naturais. Por isso, o afrofuturismo se inspira em cosmologias não-
ocidentais para criticar os dramas sociais atuais enfrentados por 
descendentes de africanos na diáspora, para reavaliar eventos históricos do 
passado e imaginar futuros a partir de experiências afro diaspóricas. Em um 
dos textos de Balbino, em um mural da Casa da Barra durante a exposição, 
estava escrito: Akojopo - “Um mix em fragmentos de imagens que 
apresentam uma especulação de um universo lúdico. Um lugar onde 
passado, presente e futuro pode se alinhar em equilíbrio” (Thiago Balbino, 
2021). 

O trabalho de fotocolagem, segundo o artista, é uma crítica das 
conexões entre homem, natureza e tecnologias, sobretudo tecnologias que 
produzem as artes visuais e imagéticas dos desenhos em quadrinhos e filmes 
da indústria cinematográfica norte-americana que produziram as figuras 
dos super-heróis. No entanto, em sua arte, Balbino está interessado também 
em estabelecer conexões com as cosmologias africanas e afro-diaspóricas e 
reconstruir, usando as novas tecnologias, a memória dos ancestrais dos 
quilombolas, que ele chama de “figuras pretas da região”. O termo preta/o é 
uma categoria de autodefinição étnica usado nas relações locais e translocais 
e empregado por integrantes de comunidades quilombolas do território 
denominado Sapê do Norte, como no nome de uma das localidades que 
pertence à comunidade São Domingos denominado “Córrego dos Pretos”. O 
termo região utilizado pelo artista diz respeito ao território do Sapê do 



MARCADORES DE IDENTIDADE E MEMÓRIA  
QUILOMBOLA A PARTIR DA ARTE DE BALBINO 
 
 

 

ISSN 2525-4529, v. 1, n.23 – 2025.1                                                                                 74 

Norte, que está localizado nos municípios de Conceição da Barra e São 
Mateus, ambos situados no norte do estado do Espírito Santo.   

Sua preocupação com as relações homem e natureza, também é um 
tema muito presente nas narrativas e memórias dos integrantes das 
comunidades quilombolas, pois até as décadas de 1960, as florestas de 
vegetação nativa, rios, córregos, lagoas e animais silvestres eram recursos 
naturais abundantes em seus territórios. Eram abundantes também os 
pescados (peixes e crustáceos) que sempre compuseram a dieta alimentar 
dos ancestrais do artista e de seus parentes na região. Toda essa riqueza 
socioambiental foi destruída pela chegada da indústria monocultural do 
cultivo dos eucaliptos e da cana para as produções de celulose e álcool, pois a 
floresta nativa foi destruída e os quilombolas que viviam em terras devolutas 
nessas florestas, foram expulsos de seus territórios. Atualmente é queixa 
permanente dos integrantes das comunidades, de que o paraíso do passado 
desapareceu, pois entendem que o cultivo em grande escala das 
monoculturas secou os rios, córregos e lagos, afetando de forma violenta os 
meios que garantiam a segurança hídrica e alimentar dessas comunidades. 

A arte de Balbino encontra inspiração também em narrativas, saberes 
e tradições culturais de seus familiares. Em dezembro de 2018, entrevistei 
Tertolino Balbino, mestre do Baile de Congos de São Benedito de Conceição 
da Barra e avô paterno de Thiago. A obra do neto traduz saberes e memórias 
do avô, e isto também é uma das preocupações interpretativas e dialógicas 
deste texto. Na citada entrevista, Tertolino disse-me que o conjunto da festa 
de São Benedito, em que o ápice é o Baile de Congos, é uma homenagem ao 
santo preto, um compromisso com o santo e uma tradição antiga que ele 
recebeu de seu padrinho Luiz Hilário dos Santos (tio pelo lado paterno de 
Bárbara dos Santos, avó paterna de Thiago) que por sua vez havia herdado de 
Hilário (pai de Luiz e Theófilo Hilário dos Santos3), e que do jeito que ele 
havia encontrado, estava deixando para seu sucessor Berto Florentino 
(integrante da comunidade quilombola São Domingos), que a partir de então 
assumiu a liderança do referido baile. No entanto, o mestre afirmou que 
houveram mudanças, visto que no tempo de seu padrinho e quando ele 

                                                      
3 Theófilo Hilário dos Santos, filho de Hilário dos Santos, era o bisavô de Thiago. Theófilo, 
assim como seu pai, eram quilombolas da comunidade do Angelim, antigo território onde 
viveu o líder Benedito Meia-Légua. Não conseguimos encontrar dados se Luiz Hilário dos 
Santos teve filho do sexo masculino. O que sabemos é que ele passou a liderança do baile 
para seu afilhado Tertolino Balbino, que casou com sua sobrinha Bárbara dos Santos. O 
nome Balbino, segundo as narrativas de Tertolino, veio do nome de sua avó materna, 
Balbina do Rosário, que passou para sua mãe Deolinda Balbina e foi masculinizado para se 
tornar o seu segundo nome, Tertolino Balbino. Deste modo, o nome Balbino pelo qual 
Thiago assina suas obras de artes, percorreu uma longa trajetória. 



 
OSVALDO MARTINS DE OLIVEIRA 
 
 

 

ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                75 

 

assumiu a liderança, uma das partes da festa que consiste em um cortejo de 
barco pelo rio Cricaré, que vai até a comunidade de pescadores de Barreiras, 
do outro lado do rio, era realizado em pequenas canoas movida a remo 
manual. Na década de 1990 passaram a alugar barcos movidos a motores que 
transportam o santo, devotos do santo e integrantes do baile. Tertolino 
Balbino liderou o Baile de Congos por mais de 60 anos e veio a falecer em 
abril de 2022, aos 89 anos de idade. 

PERSONAGENS DA MEMÓRIA DAS COMUNIDADES QUILOMBOLAS NA ARTE DE BALBINO 

O são Bino (são Benedito) que os integrantes do Baile de Congos vão 
buscar todos os anos na comunidade de pescadores, segundo as narrativas 
dos quilombolas, pertenceu a um líder quilombola do passado que ficou 
conhecido como Benedito Meia-Légua. Esse personagem da memória 
quilombola é um dos heróis pretos retratado pela fotocolagem artística de 
Thiago Balbino. Da mesma forma, a fotocolagem e tradução retoma a 
memória de outras duas personagens quilombolas do passado, a saber: 
Zacimba Gaba e Constância de Angola. E o leitor deve estar se perguntando: 
quem foram esses/as personagens. Pois bem, escrevo um breve resumo 
sobre cada uma, começando, segundo o critério da antiguidade, por Zacimba 
Gaba. 

Zacimba Gaba, segundo Aguiar (2001, p. 12-23), liderou o primeiro 
quilombo a existir no então município de São Mateus, ainda no século XVIII. 
Ela foi uma princesa e guerreira africana de Cabinda que, após envenenar 
seu senhor que a violentava sexualmente, fugiu com outros escravizados e 
formou um quilombo às margens do Riacho Doce (que delimita a divisa do 
Espírito Santo com a Bahia), na região de Itaúnas, atualmente pertencente 
ao município de Conceição da Barra. Os seguidores de Zacimba, armados 
com facões, tinham como estratégia atacar, à noite, as embarcações que 
traziam escravizados de Angola, que antes haviam passado por Porto Seguro 
(BA), para o porto de São Mateus, a fim de libertá-los, antes que fossem 
vendidos para os escravocratas da região. Assim teriam feito até por volta de 
1710, quando então, num dos ataques à essas embarcações, Zacimba foi 
assassinada a tiros. 

Ao que observo na região do Sapê do Norte, o nome de Zacimba 
navegou da memória oral à escrita nos livros de Aguiar (2001) e Miranda 
(2014), sem falar que ele perpassa por dissertações de mestrado, teses de 
doutorado e artigos acadêmicos das áreas de antropologia, geografia e 
história. Nessas primeiras décadas do século XXI, o nome de Zacimba se 



MARCADORES DE IDENTIDADE E MEMÓRIA  
QUILOMBOLA A PARTIR DA ARTE DE BALBINO 
 
 

 

ISSN 2525-4529, v. 1, n.23 – 2025.1                                                                                 76 

expandiu e as lideranças quilombolas do estado do Espírito Santo criaram 
uma organização política denominada “Coordenação Estadual das 
Comunidade Quilombolas Zacimba Gaba”. Como se observa, a imortalidade 
de uma liderança quilombola do passado está associada às conexões entre 
oralidade e escrita e da consciência das lideranças políticas e culturais que 
imortalizam-a por meio da escrita, da arte e dos ritos celebrativos.      

O segundo personagem referido por Thiago Balbino é Benedito 
Caravelas, que foi mitificado e imortalizado como Benedito Meia-Légua. 
Segundo Aguiar (2001, p. 219-229), esse líder quilombola do século XIX, a 
partir de 1820 teria atemorizado os grandes fazendeiros da região norte do 
Espírito Santo e sul da Bahia, pois vinculava a fé dos escravizados em São 
Benedito ao movimento de libertação. Ao mesmo tempo em que lutava nas 
fazendas para libertar os escravizados, enfrentava os capitães-do-mato na 
floresta densa do Sapê do Norte. Benedito teria deixado “um rastro de 
heroísmo, sangue, coragem, aventura e história, até sua morte, após a 
Abolição da escravatura” (Aguiar, 2001, p. 222). Conforme escreve Oliveira 
(2002), por ocasião da festa de Nossa Senhora de Santana em Conceição da 
Barra, em 27 de julho de 1884, as autoridades senhoriais comunicaram à 
polícia a necessidade de reforço, pois temiam o aparecimento de Bendito e 
seus liderados que poderiam aparecer para “perturbar a ordem” e aproveitar 
para fazer uma insurreição e dar o grito de liberdade. Por essa ocasião, 
circulavam boatos de que havia escravos fugidos de localidades de Conceição 
da Barra e da província da Bahia, em número de 20 a 30, arranchados nas 
matas da fazenda de José Rodrigues de Oliveira. Embora a polícia 
conseguisse prender 6 (seis) quilombolas nessa ocasião, não conseguiu 
capturar Benedito Meia-Légua e outros quilombolas que faziam parte do 
referido quilombo. Esses quilombolas continuaram nas matas sob a 
liderança de Benedito em lugares indeterminados e com frequência 
apareciam nas fazendas para libertar escravizados, embora fossem 
incessantemente perseguidos pela polícia e capitães-do-mato.  

No ano de 1885, conforme escreve Aguiar (2001), Benedito Meia-
Légua, com cerca de 80 anos de idade, foi assassinado covardemente nas 
matas do Quilombo Angelim (município de Conceição da Barra), onde vivia 
dentro do oco de uma árvore frondosa, em local de difícil acesso. As tropas 
da polícia, com o auxílio dos capitães-do-mato e de jagunços dos 
fazendeiros da região, montaram a tocaia e esperaram o velho Benedito 
Meia-Légua aparecer. Depois que ele entrou no oco da árvore caída sobre o 
solo e se recolheu para dormir, a polícia e os capitães-do-mato teriam 
tampado a entrada com troncos e atearam fogo, dando fim a vida do 
revolucionário quilombola.  



 
OSVALDO MARTINS DE OLIVEIRA 
 
 

 

ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                77 

 

Benedito Meia-Légua morreu queimado no seio da floresta onde 
escolheu fazer sua re-existência, a partir de onde surgiu a narrativa do 
revolucionário que andava com uma pequena imagem de são Benedito 
dentro de um embornal, para reviver na memória das lideranças e mestres 
quilombolas da atualidade. Relatam que essa imagem não foi consumida 
pelo fogo e quando um dos jagunços foi verificar se Benedito realmente 
havia morrido, encontrou a imagem em perfeito estado. Assustado com o 
que viu, tal jagunço, a mando de seu senhor, lançou a imagem de são 
Benedito em um rio denominado “Córrego Fundo”, também conhecido 
como “Córrego das Piabas”. Segundo o mestre Tertolino, em relato que me 
fez em 2008, Hilário dos Santos, pai de seu padrinho Luiz Hilário dos Santos, 
em um final de semana teria saído da localidade de Córrego do Angelim para 
namorar com sua futura esposa Marcolina, que morava entre as margens do 
“Córrego Fundo” e do rio Cricaré. Foi pescar no referido córrego e encontrou 
o “santo”. Ao seu amigo e pescador Cassimiro, que estava pescando no rio 
Cricaré, Hilário doou a imagem do santo. Tempos depois, os pretos parentes 
de Hilário pediram o santo de volta a Cassimiro e ele devolveu, mas o santo, 
misteriosamente, foi encontrado sobre uma pedra nas proximidades da casa 
de Cassimiro, sendo interpretado pelo pescador que o santo queria que ele 
fosse seu guardião. A partir de então, teria se iniciado o cortejo em canoas 
dos pretos-quilombolas, integrantes do Baile de Congos de São Benedito, 
duas vezes ao ano: a primeira em 31/12 para buscar o santo e seus guardiões 
na comunidade de pescadores de Barreiras (descendentes e herdeiros de 
Cassimiro) para participarem da festa do santo preto celebrada na cidade de 
Conceição da Barra; o segundo cortejo dos integrantes do Baile de Congos 
ocorre no segundo final de semana de janeiro para participar da festa 
organizada pelos herdeiros de Cassimiro na comunidade de Barreiras. Por 
isso, entendem que Benedito Meia-Légua continua vivo em suas memórias 
através da festa criada a partir de um símbolo sagrado do qual ele foi o seu 
guardião e era protegido por ele. No entanto, o nome de Benedito Meia-
Légua permanece imortalizado não apenas na escrita e nos ritos celebrativos 
dedicado a são Benedito; ele vive no nome da Associação Quilombola 
Benedito Meia-Légua, da comunidade quilombola do Angelim. 

Constância de Angola, ao que escreve Aguiar (2001, p. 61-73), viveu na 
região do vale do Cricaré na segunda metade do século XIX. Ela ficou na 
memória dos quilombolas devido ao fato de ter sido uma das mães negras 
que enfrentou senhores, sinhás e seus capazes que maltratavam e 
exterminavam as crianças filhas de mães escravizadas, afogando-as e 
queimando-as em grandes fornalhas de torrar farinha. Essas maldades 



MARCADORES DE IDENTIDADE E MEMÓRIA  
QUILOMBOLA A PARTIR DA ARTE DE BALBINO 
 
 

 

ISSN 2525-4529, v. 1, n.23 – 2025.1                                                                                 78 

teriam acontecido após a Lei do Ventre Livre (de 28/09/1871), sob a lógica de 
que aquelas crianças atrapalhavam o trabalho das mães, visto que não 
seriam escravizadas no futuro. Outras crianças, para não atrapalhar os 
trabalhos das mães, teriam sido vendidas por senhores e sinhás para alguns 
fazendeiros que não acreditavam no cumprimento da Lei. Outras foram 
doadas pelas mães escravizadas para ex-escravizados/as alforriados/as e 
quilombolas para que pudessem continuar vivas, mesmo que distante das 
mães. Constância de Angola foi uma das mães que teve o seu filho queimado 
em uma fornalha pela sinhá e esposa do Coronel Matheus Gomes da Cunha. 
Depois de prometer vingar assassinato do filho, Constância foi levada ao 
tronco e castigada por vários dias, mas fugiu e passou a viver entre os 
quilombolas nas matas do Sapê do Norte. Ela teria guerreado ao lado de 
Benedito Meia-Légua, Negro Rugério4 e outros quilombolas na defesa do 
quilombo, quando muitas vezes enfrentou a polícia e os capitães-do-mato. 
Com o passar do tempo, Constância teria levado um tiro na localidade de 
Água Boa e foi conduzida presa para a Cadeia Velha de São Mateus, de onde 
foi retirada por um grupo de quilombolas liderado por Viriato Cancão-de-
Fogo. Depois de ser procurada por vários anos pelo capitão-do-mato Zé 
Diabo, o mesmo que lhe espancou quando ela ameaçou vingar a morte de seu 
filho, Constância, que também era muito hábil na capoeira, teria o 
enfrentado, apenas com uma faca, nas matas do Sapê do Norte. Nessa luta 
foi ferida por um tiro e ao mesmo tempo cortou a garganta do referido 
capitão-do-mato, resultando na morte de ambos. Constância, segundo 
Aguiar (2022), foi sepultada pelos quilombolas no “Cemitério dos 
Escravos”, na antiga fazenda do Cachoeiro, de propriedade do Barão dos 
Aymorés.  

Constância de Angola, como o próprio nome simboliza a demarcação 
de  procedência a um território de origem no continente africano, está viva 
na memória das comunidades quilombolas do Sapê do Norte como a heroína 
das mães pretas e quilombolas na diáspora africana que (re)existiram para 
criar e educar seus filhos e filhas, enquanto “Zé Diabo” e sua sinhá passaram 
a ser representados como a encarnação do mal e da maldade das elites 
senhoriais. Essas narrativas da encarnação do mal pude ouvir nos anos 2008 
e 2009, quando realizei trabalho de campo sobre memórias e referências 
culturais das comunidades quilombolas do Sapê do Norte, especial das 
lideranças e narradores/as de memória das comunidades quilombolas de 
Linharinho e Chiado. Uma determinada personagem da memória senhorial 

                                                      
4 Referências e narrativas sobre Rogério, que ficou conhecido como o Negro Rugério, líder 
do Quilombo de Santana, podem ser encontradas em Oliveira (2022, 2016, 2011 e 2002), 
Aguiar (2001), Ferreira (2009) e Martins (2000).   



 
OSVALDO MARTINS DE OLIVEIRA 
 
 

 

ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                79 

 

narrada por Aguiar (2001) como uma legítima representante das ideologias 
liberais no final do século XIX, inclusive negociando a compra de farinha do 
Quilombo de Santana liderado pelo Negro Rugério; nas narrativas dos 
quilombolas encarnou a maldade em seu próprio corpo a tal ponto que no dia 
de seu sepultamento foi preciso de um carro de boi para conseguir arrastar 
seu corpo até o cemitério. Em outra narrativa, os quilombolas afirmam que 
após a morte, essa sinhá se transformou em uma serpente gigante que 
conseguiu estourar o túmulo de alvenaria e fugiu descendo pelo rio Cricaré e 
foi para o mar. Conforme se observa, essas memórias estão em disputa, no 
sentido apresentado por Pollak (1992; 1989), não apenas entre memória 
oficial e memórias subterrâneas dos segmentos sociais desfavorecidos, mas 
também uma disputa pela reconstrução do passado, pois arranhar a imagem 
da sinhá Rita Cunha e de outras famílias que nomeiam monumentos, 
fundações, ruas e prédios públicos, inclusive na UFES, é arranhar a imagem 
dos herdeiros dessas elites senhoriais. 

CONSIDERAÇÕES 

Os trabalhos de Thiago Balbino representam as posições ocupadas no 
baile de congo por seus familiares e pelas comunidades quilombolas do Sapê 
do Norte, estando, portanto, envolvida a afirmação da identidade étnica do 
artista, de seus parentes e dessas comunidades. Seus fazeres artísticos 
representam o papel político do artista na demarcação do pertencimento 
étnico, pois demarca seu próprio pertencimento étnico por meio do 
conhecimento no campo das Artes Plásticas. São seus ancestrais africanos e 
os descendentes desses ancestrais, nos quais ele próprio está incluído, que 
estão representados em seus trabalhos. Demonstrar o protagonismo social, 
histórico e político de congos e quilombolas parece ser uma das 
preocupações de Balbino. Seus avós, ao narrarem às aventuras poéticas dos 
pais deles, se tornaram referências fundamentais na construção da 
dimensão emotiva da sua identidade étnica, bem como de sua ancestralidade 
africana, pois não deixaram de lembrá-lo que o Baile de Congos de São 
Benedito é uma prática cultural dos pretos proveniente do antigo reino do 
Congo. 

Essas memórias, traduzidas e transmitidas por seus antepassados, 
portanto, memórias herdadas nos termos de Pollak (1992), estão entre os 
elementos inspiradores da imaginação artística de Balbino. No entanto, 
como demonstrei nas páginas anteriores, o seu trabalho está preocupado 
também em criar uma imaginação para o futuro, em que as inspirações são 



MARCADORES DE IDENTIDADE E MEMÓRIA  
QUILOMBOLA A PARTIR DA ARTE DE BALBINO 
 
 

 

ISSN 2525-4529, v. 1, n.23 – 2025.1                                                                                 80 

as cosmologias africanas e afro-brasileiras, sobretudo na cultura das 
comunidades quilombolas, pois, inspirado no que escreveu Anderson 
(2008), imaginar comunidades é preciso.  

Com sua arte, Balbino pretende inspirar a imaginação e a consciência 
em outros jovens pretos-quilombolas para o sentimento de pertencimento 
às comunidades reais e imaginadas do passado, presente e futuro, onde os 
personagens de memória e heróis de referência com superpoderes sejam 
principalmente “as figuras pretas”. Assim, o artista propõe contribuir para 
construir o heroísmo desses personagens quilombolas para fazer frente ao 
processo de massificação da cultura dos super-heróis norte-americanos. 
Para realizar uma arte da (re)existência a partir desses personagens, o 
conhecimento adquirido por Balbino torna-se um instrumento de combate 
ao racismo e à invisibilidade social de tais personagens pretas do passado e 
do presente, para construir, assim, as memórias e as comunidades pretas-
quilombolas imaginadas do futuro. Comunidades que, inspiradas nos 
saberes de seus ancestrais na relação com os recursos naturais, não mais 
viverão em insegurança alimentar, mas construirão um mundo melhor para 
si e para aqueles que acreditam que manter uma relação equilibrada com 
esses recursos naturais é a alternativa inevitável para a vida de nossos 
descendentes no futuro.   

 

REFERÊNCIAS  

AGUIAR, MACIEL. OS ÚLTIMOS ZUMBIS. RIO DE JANEIRO: BRASIL-CULTURAL, 2001.  

ALVES, PAULA ARISTEU. QUILOMBOLAS E TRAJETÓRIAS DE ESCOLARIZAÇÃO: UM ESTUDO A 

PARTIR DE RETIRO, SANTA LEOPOLDINA-ES. 185F. DISSERTAÇÃO (MESTRADO EM 

CIÊNCIAS SOCIAIS) - UNIVERSIDADE FEDERAL DO ESPÍRITO SANTO, VITÓRIA, ES, 2020. 

ANDERSON, BENEDICT. COMUNIDADES IMAGINADAS. SÃO PAULO, CIA DAS LETRAS, 

2008.  

BALBINO, THIAGO. RELATO PESSOAL. OBTIDO POR MEIO DE EQUIPAMENTO ELETRÔNICO. 
ESPÍRITO SANTO, EM 23 DE SETEMBRO DE 2021.  

BARTH, FREDRIK. O GURU, O INICIADOR E OUTRAS VARIAÇÕES ANTROPOLÓGICAS. RJ: 

CONTRA CAPA, 2000. P. 25-67.  

DEALDINA, SELMA DOS S. MULHERES QUILOMBOLAS: TERRITÓRIOS DE EXISTÊNCIAS 

NEGRAS FEMININAS. SÃO PAULO, SUELI CARNEIRO: JANDAÍRA, 2020. 



 
OSVALDO MARTINS DE OLIVEIRA 
 
 

 

ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                81 

 

EPSTEIN, LEONARD ARNOLD. ETHOS AND IDENTITY - THREE STUDIES IN ETHNICITY. 
LONDON/CHICAGO, 1978.  

FERREIRA, SIMONE R. B. “DONOS DO LUGAR”: A TERRITORIALIDADE QUILOMBOLA DO 

SAPÊ DO NORTE – ES. 505 P. TESE (DOUTORADO EM GEOGRAFIA). PROGRAMA DE PÓS-
GRADUAÇÃO EM GEOGRAFIA. UNIVERSIDADE FEDERAL FLUMINENSE, NITERÓI-RJ, 2009. 

MARTINS, ROBSON L. M. EM LOUVOR A “SANT’ANNA”: NOTAS SOBRE UM PLANO DE 

REVOLTA ESCRAVA EM SÃO MATHEUS, NORTE DO ESPÍRITO SANTO, BRASIL, EM 1884. 
ESTUDOS AFRO- ASIÁTICOS, RIO DE JANEIRO, N. 38, 2000. DISPONÍVEL EM 

HTTPS://WWW.SCIELO.BR/J/EAA/A/9JHWVHQMPMQYL9GYXDGSTXM/?LANG=PT  

MIRANDA, NOÉLIA. ZACIMBA GABA, A PRINCESA GUERREIRA: A HISTÓRIA QUE NÃO TE 

CONTARAM. VITÓRIA - ES: GRÁFICA E EDITORA GSA, 2014.  

OLIVEIRA, OSVALDO M. DE; OLIVEIRA, ROSA M. DE. BAILE DE CONGOS DE SÃO 

BENEDITO E SEUS MESTRES: TRADIÇÃO CULTURAL, MEMÓRIA E REEXISTÊNCIA. 
SIMBIÓTICA, V.9, N.2, P. 99-121, MAI.-AGO./2022. DISPONÍVEL EM: 
HTTPS://DOI.ORG/10.47456/SIMBITICA.V9I2.39247 

OLIVEIRA, OSVALDO MARTINS; CARNEIRO, LUCIANA C. BAILES DE CONGOS DE SÃO 

BENEDITO EM ITAÚNAS: MEMÓRIAS E SABERES DE MESTRES. REVISTA DO ARQUIVO 

PÚBLICO DO ESTADO DO ESPÍRITO SANTO, V. 6, P. 21-37, 2022. DISPONÍVEL EM 

HTTPS://PERIODICOS.UFES.BR/REVAPEES/ARTICLE/VIEW/42858 

OLIVEIRA, OSVALDO MARTINS; TRINDADE, L. R.; ALVES, P. A. TRAJETÓRIAS DE 

ESCOLARIZAÇÃO DE NEGROS/AS E QUILOMBOLAS: ALGUMAS REFERÊNCIAS PARA 

DIVERSIFICAR OS CURRÍCULOS. REVISTA E-CURRICULUM (PUC-SP), V. 20, P. 128-154, 

2022. DISPONÍVEL EM 

HTTPS://REVISTAS.PUCSP.BR/INDEX.PHP/CURRICULUM/ARTICLE/VIEW/54837  

OLIVEIRA, OSVALDO M. DE; OLIVEIRA, ROSA M. DE. “COMUNIDADE QUILOMBOLA 

CÓRREGO DO ALEXANDRE – ES: TERRITÓRIO DE SABERES E TRADIÇÕES FESTIVAS”. 
GUARIMÃ: REVISTA DE ANTROPOLOGIA E POLÍTICA DO PPGCS, UEM, V. 1, N. 2, PP. 42-
61, 2021. DISPONÍVEL EM 

HTTP://HTTPS://PPG.REVISTAS.UEMA.BR/INDEX.PHP/GUARIMA/ARTICLE/VIEW/2644/18
90 

OLIVEIRA, OSVALDO MARTINS DE. MEMÓRIAS E CULTURA AFRO-BRASILEIRA NA 

EDUCAÇÃO ESCOLAR: ANÁLISE A PARTIR DA TRAJETÓRIA DE UMA PROFESSORA QUILOMBOLA. 
REVISTA DE EDUCAÇÃO PÚBLICA. EDUCAÇÃO, DIVERSIDADES CULTURAIS, SUJEITOS E 

SABERES, N. 65/2. CUIABÁ, V. 27. MAI./AGO. 2018. 573-590 P. DISPONÍVEL EM 

https://www.scielo.br/j/eaa/a/9JhwVhQmpmqYL9gYXdgSTXM/?lang=pt
https://doi.org/10.47456/simbitica.v9i2.39247
http://lattes.cnpq.br/3039095049409337
http://lattes.cnpq.br/3467488166918292
https://periodicos.ufes.br/revapees/article/view/42858
http://lattes.cnpq.br/3039095049409337
https://revistas.pucsp.br/index.php/curriculum/article/view/54837
about:blank
about:blank


MARCADORES DE IDENTIDADE E MEMÓRIA  
QUILOMBOLA A PARTIR DA ARTE DE BALBINO 
 
 

 

ISSN 2525-4529, v. 1, n.23 – 2025.1                                                                                 82 

HTTPS://PERIODICOSCIENTIFICOS.UFMT.BR/OJS/INDEX.PHP/EDUCACAOPUBLICA/ARTICLE/
VIEW/6884  

OLIVEIRA, OSVALDO M. QUILOMBOS E DEMARCADORES DE IDENTIDADES: ANÁLISE 

SUCINTA DE TRÊS CASOS NO ESTADO DO ESPÍRITO SANTO. AMBIVALÊNCIAS, VOL. 4, P. 10-
41, 2016. HTTP://WWW.SEER.UFS.BR/INDEX.PHP/AMBIVALENCIAS/ISSUE/VIEW/475    

OLIVEIRA, OSVALDO M. DE. COMUNIDADES QUILOMBOLAS NO ESTADO DO ESPÍRITO 

SANTO: CONFLITOS SOCIAIS, CONSCIÊNCIA ÉTNICA E PATRIMÔNIO CULTURAL. RURIS. 

REVISTA DO CENTRO DE ESTUDOS RURAIS, V. 5, N. 2, PP. 141-171, 2011. DISPONÍVEL EM 

HTTPS://ECONTENTS.BC.UNICAMP.BR/INPEC/INDEX.PHP/RURIS/ARTICLE/VIEW/16852  

OLIVEIRA, OSVALDO MARTINS DE. (ORGANIZADOR). CULTURAS QUILOMBOLAS DO SAPÊ 

DO NORTE: FARINHA, BEIJU, REIS E BAILES DOS CONGOS. VITÓRIA (ES): EDITORA GSA, 

2009.  

OLIVEIRA, OSVALDO MARTINS DE. QUILOMBO DO LAUDÊNCIO, MUNICÍPIO DE SÃO 

MATEUS (ES). IN: O’DWYER, ELIANE CANTARINO (ORG.). QUILOMBOS: IDENTIDADE 

ÉTNICA E TERRITORIALIDADE. RIO DE JANEIRO: FGV/ABA, 2002. 

POLLAK, MICHAEL (1989), “MEMÓRIA, ESQUECIMENTO, SILÊNCIO”. REVISTA 

ESTUDOS HISTÓRICOS, RIO DE JANEIRO, V. 2, N. 3, PP. 3-15. DISPONÍVEL EM: 

HTTPS://PERIODICOS.FGV.BR/REH/ARTICLE/VIEW/2278  

POLLAK, MICHAEL (1992), “MEMÓRIA E IDENTIDADE SOCIAL”. REVISTA ESTUDOS 

HISTÓRICOS, RIO DE JANEIRO, V. 5, N. 10, PP. 200-212. DISPONÍVEL EM: 

HTTPS://PERIODICOS.FGV.BR/REH/ARTICLE/VIEW/1941  

RODRIGUES, LUIZ HENRIQUE. O JONGO DE SÃO BENEDITO DA PIABAS DA COMUNIDADE 

DE BARREIRAS (CONCEIÇÃO DA BARRA). IN: GUIMARÃES, AISSA A.; OLIVEIRA, 

OSVALDO M. JONGOS E CAXAMBUS: CULTURAS AFRO-BRASILEIRAS NO ESPÍRITO SANTO. 
UFES-PROEX / IPHAN: VITÓRIA – ES, 2018. P. 323-329. 

RODRIGUES, SÔNIA PENHA. RELATO PESSOAL. OBTIDO POR MEIO DE EQUIPAMENTO 

ELETRÔNICO. CONCEIÇÃO DA BARRA-ES, 21 DE AGOSTO DE 2019.  

SCHIFFLER, MICHELE FREIRE; BALBINO, JONAS DOS SANTOS; NASCIMENTO, 

ALINE MEIRELES DO. CULTURA POPULAR QUILOMBOLA: O BAILE DE CONGO DE SÃO 

BENEDITO DE CONCEIÇÃO DA BARRA – TICUMBI. SÃO CARLOS-SP: RIMA EDITORA, 2018. 

WEBER, MAX. RELAÇÕES COMUNITÁRIAS ÉTNICAS. IN: WEBER, M. ECONOMIA E 

SOCIEDADE. 3. ED. 
 

https://periodicoscientificos.ufmt.br/ojs/index.php/educacaopublica/article/view/6884
https://periodicoscientificos.ufmt.br/ojs/index.php/educacaopublica/article/view/6884
http://www.seer.ufs.br/index.php/Ambivalencias/issue/view/475
https://econtents.bc.unicamp.br/inpec/index.php/ruris/article/view/16852
https://periodicos.fgv.br/reh/article/view/2278
https://periodicos.fgv.br/reh/article/view/1941

