Resumo: Para o presente artigo, parto de entrevistas e dialogos realizados
com o artista plastico Thiago Balbino, que é neto e bisneto de quilombolas e
de mestres de saberes tradicionais do territério do Sapé do Norte, no estado
do Espirito Santo, e que se define como preto e quilombola. O objetivo do
artigo é analisar trabalhos do artista sobre memorias e praticas culturais das
comunidades quilombolas, em especial aquelas relacionadas ao Baile de
Congos de Sdo Benedito de Conceicdo da Barra, que é mais conhecido como
Ticumbi de S3o Benedito. Os trabalhos artisticos analisados foram
encontrados em ilustracdes de livros, em pinturas na casa onde morava o
mestre Tertolino Balbino (na memoria) e que era o avo do artista, em painéis
pintados nos muros das ruas da mesma cidade e em uma exposicao
organizada pelo mesmo artista em 2021.

Palavras-chave: Arte cultura; memoria; identidade; quilombo.

Abstract: For this article, I draw on interviews and dialogues with the artist
Thiago Balbino, who is the grandson and great-grandson of quilombolas
and master of traditional knowledge from the territory of Sapé do Norte, in
the state of Espirito Santo, and who defines himself as black and quilombola.
The objective of the article is to analyze the artist's works on memories and
cultural practices of quilombola communities, especially those related to the
Baile de Congos de Sao Benedito de Concei¢ao da Barra, which is better
known as Ticumbi de Sao Benedito. The artistic works analyzed were found
in book illustrations, in paintings in the house where the master Tertolino
Balbino lived (in memory) and who was the artist's grandfather, in panels
painted on the walls of the streets of the same city and in an exhibition
organized by the same artist in 2021.

Keywords: Art culture; memory; identity; quilombo.



Além de analisar os trabalhos do artista, o artigo estabelece dialogos
com educadores e liderancas que tém interesse nos temas de personagens de
memorial, que se tornaram referéncias significativas nas praticas e saberes
socioculturais e ambientais transmitidos entre diferentes geracdes nos
territérios quilombolas e que sdo retratadas pelo artista. Em sua
organizacdo, o artigo apresenta uma defini¢cao do Baile de Congos e em
seguida, descreve e analisa os trabalhos do artista, a partir de algumas
fontes elencadas como ilustracoes de dois livros, obras expostas na casa de
seus avos e pinturas em muros da cidade.

As reflex0es contidas neste artigo tém como ponto de partida os dados
coletados pelo projeto de pesquisa que coordeno, desde 2018, denominado
Africanidades Transatlanticas. Esses dados foram obtidos por meio de
pesquisa de campo em comunidades quilombolas e em suas festas em
Conceicdo da Barra e em livros referéncias bibliograficas, como Oliveira
(2009) e Schiffler, Balbino e Nascimento (2018). Nesses livros se encontram
ilustracgoes criadas por Thiago Balbino, que analisarei neste artigo.

Desde entdo, o projeto Africanidades Transatlanticas tem estudado as
trajetdrias dos principais integrantes dos bailes de congos de sdo Benedito
de Concei¢do da Barra, do Bongado e de Itatinas, descrevendo as formas de
fazer e transmitir a memoria e o patrimonio cultural nas relacdes entre as
celebracoes festivas, o calendario produtivo, a cultura culinaria e os saberes
dos mestres dos bailes. Sobre os saberes e memorias dos mestres desses
bailes de congos, foram produzidos alguns trabalhos académicos que
resultaram do projeto de pesquisa supracitado, como Oliveira e Oliveira
(2022), Oliveira e Carneiro (2022), Oliveira e Oliveira (2021), entre outros.

Analisarei alguns dados obtidos a partir deste projeto, entre eles
fotografias, escaneamentos e downloads feitos de obras de Thiago Balbino,
algumas das quais se encontram nos livros dos autores acima referidos, nas
paredes da casa de seus avis paternos em Concei¢do da Barra, em pinturas
nos muros da cidade e na pagina do artista no Facebook.

Thiago Balbino é um jovem negro/quilombola, que conheci em 2008,
filho de S6nia Penha Rodrigues, uma militante de movimento negro formada
em dois cursos universitarios (Servico Social e Psicologia) e de um

! A uma explicacdo acerca da concepcdao de personagem de memdria esta no final desta
introducao.



quilombola nascido no meio rural do municipio de Conceicdo da Barra,
Antoénio Balbino (falecido em 01/05/1985). Thiago foi criado e educado pela
made e se formou em Artes Plasticas pela UFES. Seu av0 paterno, Tertolino
Balbino, falecido em 2022, foi o mestre do Baile dos Congos de Sao Benedito
de Conceicdo da Barra, que é um baile formado exclusivamente por pretos-
quilombolas. Desde 2018 esse Baile é liderado pelo mestre Berto Florentino,
pertencente a comunidade quilombola Sdo Domingos. Embora tenha
crescido no contexto urbano da regidao metropolitana da Grande Vitéria (ES),
Thiago Balbino, incentivado por sua mae desde a infancia, sempre manteve
os lacos de pertencimento com as familias e culturas quilombolas de
Conceicdo da Barra. Por isso, é possivel afirmar que é mais um caso de
quilombolas que tiveram acesso aos conhecimentos proporcionados pelos
cursos universitarios e que empregam seus conhecimentos para defender os
direitos das comunidades quilombolas previstos na Constituicao Federal de
1988, como o direito a diferenca cultural, a identidade, a memoria e ao
patrimonio cultural dessas comunidades. Para conhecer alguns outros
trabalhos académicos sobre trajetorias de quilombolas em cursos
universitarios e que se engajaram na defesa dos direitos de suas
comunidades é interessante acessar os trabalhos de Oliveira (2018), Alves
(2020), Oliveira, Trindade e Alves (2022) e Dealdina (2020).

Para uma breve explicacdo acerca das concep¢does de memoria e
personagens de memoria, cabe dizer que todas as vezes que empregar 0s
termos memorias em disputa, memoria oficial, memorias subterraneas,
memoria herdada, “pessoas, personagens de memoria” e lugares de
memoria, estou usando segundo as defini¢des de Pollak (1992; 1989). Entre
os elementos constitutivos da memoria estdo lugares, datas, acontecimentos
e “pessoas, personagens”. Segundo Pollak (1992), a expressdo ‘“pessoas,
personagens de memoria” se refere aquelas pessoas que foram significativas
e representativas para as lembrancas de determinados grupos sociais e que
sdo lembradas e narradas com frequéncia pelos integrantes desses grupos
relacionados a certos acontecimentos do passado. Esses acontecimentos sao
de dois tipos: 1°) aqueles acontecimentos vividos pessoalmente e que a
pessoa narra porque testemunhou; 2°) aqueles acontecimentos e
personagens que foram narrados pela memoria coletiva, que Pollak chama
de acontecimentos e memorias vividas por tabela ou memorias herdadas,
porque os integrantes da coletividade que constroem o sentimento de
pertencimento narram aquelas memorias narradas e herdadas das geracoes
anteriores, pois a pessoa se sente pertencente a coletividade e as suas
memorias. Empreguei ainda do referido autor, em contrapelo da memoria



historica oficial, a concep¢do de memdrias subterraneas, que sempre vém a
superficie em momentos oportunos, principalmente quando estao em risco
os direitos das minorias sociais, como aos territdrios e o direito a prépria
memoria.

Antes de entrar na analise dos trabalhos artisticos, cabe uma breve
explicacdo sobre o Baile de Congos de Sdo Benedito, visto que no municipio
de Conceicao da Barra existem quatro grupos, que realizam suas festas todos
os anos entre 30 de dezembro e 20 de janeiro. Esse artigo se restringe ao
baile que realiza sua festa principal na cidade de Conceicdo da Barra e que é
formado exclusivamente por integrantes de comunidades quilombolas. O
baile é uma homenagem a sdo Benedito e acontece, segundo dizem seus
mestres, ha mais de 200 anos, sendo considerada por seus integrantes uma
tradicdo cultural que seus ancestrais trouxeram da Africa e que foi recriado
pelos quilombolas dos meios rurais e urbanos daquele municipio. Ele é um
ritual composto de dangas, cantos e discursos poéticos, acompanhados aos
sons de violas e pandeiros, sendo formado por 19 personagens, a saber: o
mestre (lider), congos, reis, secretarios, violeiro e porta-estandarte. Na data
da festa propriamente dita, no primeiro dia do ano, todos os integrantes do
baile vestem calca, camisa de manga longa e sobre esta uma bata (todas
essas pecas em cor branca) e portam capacetes enfeitados com flores e fitas
coloridas na cabeca. Sobre as roupas brancas cruzam em seus ombros e
peitos fitas coloridas, como uma espécie de protecdo. Os secretarios e/ou
embaixadores dos reis, que na guerra vao para as frentes de batalhas, além
de portarem espadas e mantos de chita colorida, levam sobre suas cabecas
capacetes confeccionados em forma de animais terrestres e aquaticos, como
peixes e dragoes.

O baile representa a “guerra” entre dois reis africanos, o rei de Congo
e o rei de Bamba, e seus respectivos secretarios ou embaixadores. A guerra
acontece porque o primeiro rei, convertido ao catolicismo colonial
portugués, proibe o rei de Bamba e seus seguidores a realizarem a festa de
sdao Benedito, classificando este rei como pagdo. Os congos, como Sao
denominados os integrantes do baile, também sdo definidos como soldados
pagdos. Ritualisticamente, a festa termina com a vitoria do rei de Congo, que
batiza, a for¢a, o rei de Bamba e os seus soldados pagdos, como ocorria com
os africanos escravizados ao serem deportados e desembarcados no Brasil.
No entanto, o rei de Bamba revida em seus discursos, afirmando que ele s6
foi batizado por estar em desvantagem e fora de suas terras, caso contrario,



o rei de Congo nao lhe batizaria. No ritual e nas situag¢oes sociais vivenciadas
pelos quilombolas desta regido, sdao Benedito — chamado de “filho de
Zambi” — é uma divindade africana que rompe as fronteiras impostas pelos
colonizadores cristaos entre batizados e pagados, estando presente nas
narrativas (sobretudo cantigas) e ritos de matrizes africanas como quem
garante que as preces dos classificados como pagaos pelos poderes dos
cristdos serdo atendidas.

O primeiro trabalho analisado e que foi ilustrado por Thiago Balbino e
o livro “Culturas Quilombolas do Sapé do Norte” (Oliveira, 2009). Sao as
ilustra¢des desse livro que analiso no préoximo paragrafo.

Em suas ilustracdes, o referido artista desenhou os seguintes
personagens e simbolos relacionados ao Baile de Congos: a) um desenho que
colocamos na capa do livro representando todos os congos do baile; b) o
capacete enfeitado com flores que os congos (soldados) usam em suas
cabecas; c¢) o mestre do baile, entdao Tertolino Balbino, que era o gestor das
praticas culturais do grupo e que, na ilustracao, foi retratado em uma
posicdo contemplativa, visto que, na visdo deste mestre, o Ticumbi é um ato
religioso em devocao a sao Benedito; d) o estandarte e o porta estandarte de
sdo Benedito, que no baile, ja foi uma funcdo desempenhada por Jonas
Balbino e pelo préprio Thiago Balbino; e) o rei de Congo, que é um
personagem de grande poder no baile e que é figurado por seu tio Jonas
Balbino; f) o secretario do rei de Congo, que é o personagem desempenhado
por Arquimino dos Santos, integrante da comunidade quilombola Cérrego
do Alexandre; g) o rei de Bamba, que nos ultimos 20 anos tem sido
representado por integrantes das familias quilombolas herdeiros de Gongalo
Valentim dos Santos e Acelino dos Santos, foi ilustrado por Balbino para
referenciar a presenca dessas familias no baile; h) depois de conversas com
jovens, filhos e netos dos congos e festeiros/as de sao Benedito, resolvemos
criar um breve texto ilustrado por Balbino, denominado “identidade e
memoria”, onde o proprio artista se incluiu no texto e nas ilustracdes,
criando representacoes de si, do seu avo, e o avo paterno de seu pai, Manoel
Jeronimo, bem como mencionou o avo de sua avo paterna, conhecido como
Hilario, que liderava um baile em Conceicao da Barra, e era proveniente do
Quilombo do Angelim; i) por fim, naquela primeira década do século XXI,
Balbino desenhou uma casa representando as moradias das familias
quilombolas no meio rural e relacionada as atividades produtivas dessas



familias, pois ilustrou a colheita de mandioca e o processamento dos
alimentos no pilao e, em seguida, criou o desenho de um cesto tecido em
cip6 cheio de beijus, simbolizando a produgao da iguaria a partir da goma da
mandioca com recheios de coco ralado e/ou amendoim e ao lado do cesto
esta um bule com café, que sdo alimentos frequentemente servidos aos
congos nos ensaios do Ticumbi. Com a participacdao de Thiago Balbino na
ilustracdo do livro, além da escrita retratar memaorias e realidades culturais
locais, seu trabalho proporcionou cor e visibilidade a tais realidades. A
participacdo de um artista com lealdades étnicas as suas origens na
producdo da visibilidade dos agentes das praticas culturais locais retratados
neste suplemento didatico surtiu um efeito importante, pois estimulou a
adocao - por professores, liderancas e mestres da cultura quilombola - de
um material didatico que um deles ajudou a produzir para leituras cotidianas
e em suas reunioes de formacao.

De dezembro de 2018 a 01/01/2020, no desenvolvimento do projeto
Africanidades Transatlanticas, a casa de Tertolino Balbino e Barbara dos
Santos (ambos na memoria), avés de Thiago, na cidade de Concei¢do da
Barra, também passou a ser um Idcus da pesquisa. Ali, enquanto equipe do
projeto, tivemos a oportunidade de entrevistar e dialogar por diversas vezes
o mestre Tertolino no decorrer de nosso trabalho de campo, onde também
observamos alguns dos trabalhos do artista expostos nas paredes da sala da
casa. Solicitei a uma das integrantes de minha equipe de pesquisa que
fotografasse dois desses trabalhos para que entrassem na analise da histoéria
dos herdeiros do mestre Tertolino.

No primeiro trabalho, destaco e analiso dois simbolos importantes na
demarcacao da identidade do artista e de seus parentes quilombolas, a saber:
1°) ele retrata um integrante do Baile de Congo, denominado porta-
estandarte, vestindo-se com a indumentaria caracteristica do baile, isto €,
sobre sua cabeca esta um capacete enfeitado com flores coloridas, veste bata
de mangas longas e fitas verdes e amarelas estdo cruzadas sobre seu peito, e
0 mesmo congo segura com a mao direita o estandarte de sao Benedito; 2°)
neste estandarte, conforme pudemos verificar, esta o santo preto com um
menino nos bragos que também é preto, contrastando com as ideologias
eurocéntricas das obras de arte sacra sobre o santo, onde o menino que se
encontra nos bracos de sdao Benedito é extremamente branco. Uma outra
relacdo importante a ser destacada neste primeiro trabalho em analise, é que
ele representa uma posicdo no baile de congo que ja foi ocupada pelo proprio



artista e por seu tio Jonas Balbino, estando, portanto, envolvida a afirmacao
da identidade quilombola do artista e de seus parentes.

No segundo trabalho de Balbino que se encontra em outra parede da
sala de seus avods, observamos um dos congos, que representa seu avo, que
esta olhando para uma imagem/pintura de sdo Benedito, onde dois meninos
se encontram nos bracos do santo preto, sendo um muito branco e outro de
cor preta. Esse desenho foi usado como a arte das camisetas que os
integrantes do Ticumbi, assim como os devotos do santo que a adquirem por
compra no grupo, usaram no Ensaio Geral na noite de 30 e no dia 31 de
dezembro de 2009 e que estampava a mensagem “Ticumbi de Sao Benedito,
Conceicdo da Barra - 2010”. Naquele ano, eu mesmo tive a oportunidade de
adquirir uma camiseta com esta estampa. Conforme verifiquei na pesquisa,
de 2009 a 2019, uma camiseta semelhante a essa tem sido produzida para
ser usada pelos integrantes do grupo na noite e no dia acima referidos, como
uniformizagdo da indumentaria do grupo (camiseta, calga marrom e boné).
Cabe observar que as vestimentas rituais do primeiro dia do ano, conforme
descrita acima, é toda em cor branca, com excecao das fitas coloridas dos
congos e dos mantos dos reis e de seus respectivos secretarios
confeccionados em tecidos de chitas coloridas.

Essa e outras obras do artista podem ser analisadas segundo a
abordagem antropologica dos processos relacionais e contextuais de
formacdo das identidades dos grupos étnicos (Barth, 2000), nas quais se
incluem os estudos de identidades dos quilombos. Essa é uma perspectiva
diferenciada das abordagens das identidades, pois em uma perspectiva
colonialista e doutrinadora presentes nas artes sacras eurocéntricas sobre
sdo Benedito, o colonialismo artistico jamais pensou em ver um Cristo negro
nos bracos deste santo preto de origem etiope, optando sempre por um
Cristo com caracteristicas fenotipicas europeias.

O papel politico do artista na demarcacdo do pertencimento étnico por
meio da arte ndo parou nas ilustra¢oes do referido livro e nem nas obras que
decoram a sala de seus avos, pois em dezembro de 2015, quando fui festeiro
de Sdo Benedito, Thiago Balbino pintou alguns painéis nos muros da cidade
de Conceicao da Barra representando personagens da cultura afro-
brasileira, em especial, do Baile de Congos. Como pude observar em dois
desses painéis, dos quais se encontram fotos expostas também em seu perfil
no Facebook, Balbino é um artista que demarca o pertencimento étnico de si,
de seus parentes e das comunidades quilombolas por meio do conhecimento
no campo das Artes Plasticas. Sdo seus ancestrais africanos e os



descendentes desses ancestrais nos quilombos, nos quais ele proprio esta
incluido, que estdo representados em seus magnificos trabalhos. Ele
demonstra que os congos e quilombolas do Ticumbi fizeram e fazem histoéria
ndo s6 na regido do norte do estado do Espirito Santo, mas em todo o estado,
e transpoem as fronteiras estaduais e nacionais por meio de seus trabalhos.
Para pensar o papel de Thiago Balbino enquanto um agente enredado neste
processo social de construcdo da identidade, cabe lembrar que seus avos,
Tertolino Balbino e Barbara dos Santos, ndo esquecendo o papel educativo e
politico de sua mae que na juventude foi militante do movimento de Unido e
Consciéncia Negra na década de 1980, se tornaram referéncias fundamentais
na dimensao emotiva da formacao da sua identidade. Como bem teorizou
Epstein (1978), os avos tém um papel fundamental na formacdao dessas
identidades, e o entdo antropdlogo constatou essa dimensdo em sua
pesquisa etnografica no Congo, regido da Africa Central. £ bom sempre
lembrar que o Baile de Congos de Sao Benedito de Conceicao da Barra,
retratado neste e em outros trabalhos de Balbino, constroéi a narrativa de sua
procedéncia, inclusive durante o ritual celebrativo do Baile de Congos, em
que a terra de origem dos integrantes do baile, esta no antigo Reino do
Congo. O debate antropoldgico e sociolégico acerca das lembrancas sobre a
terra de origem, enquanto um elemento demarcador no processo de
construcao da identidade de diferentes grupos étnicos, pode ser realizado
encontrando fundamentos desde Weber (1920).

Figura 1. Congos de Sdo Benedito. Painel pintado por Thiago Balbino em um muro na cidade

Fonte: Acervo do projeto Africanidades Transatlanticas. Foto realizada em julho de 2019.

Enquanto escrevia a primeira versao deste texto, dialoguei com Sonia
Rodrigues, mde do referido artista, e ao comentar a foto da pintura acima,
que também se encontra no perfil de Thiago no Facebook, ela afirmou ser



oportuno o meu apontamento sobre o pertencimento identitario do artista,
com o seguinte comentario:

Esses dias andei relembrando o ano dos festejos em que
Thiago executou esse trabalho através da criacao do Projeto
Cores de Reis, foi reboli¢co de orgulho na familia Ticumbi e de
demais moradores. A apotedtica mudanca do cortejo dos
congos, incluindo um bailado de reveréncia diante desse
painel, foi emocionante e reafirmativo de nossas
existéncias!!l... “Nossos passos vém de longe”! (SoOnia
Rodrigues. Relato pessoal, 21/08/2019).

No livro de Schiffler, Balbino e Nascimento (2018) estao dois desenhos
ilustrativos de Thiago que tomo para a presente analise. Na primeira capa
esta o desenho de dois congos tocando os principais instrumentos do
Ticumbi, os pandeiros. O desenho retrata também parte da indumentaria dos
congos, a saber: a) capacetes nas cabecas dos congos enfeitados com flores e
fitas coloridas, cabendo observar que sobre a cabeca, antes de colocarem os
capacetes, os congos colocam um lenco branco que fica preso entre o
capacete e a cabeca; b) camisas de mangas longas e batas brancas; c) fitas na
cores verde e vermelha cruzando os ombros e os peitos dos congos e,
recentemente, essas fitas mudaram para as cores azul e vermelha; d) no
punho do braco direito, cada congo traz presa uma toalha branca que é usada
para secar o suor do rosto no decorrer do baile, principalmente quando
realizam os cortejos para casas de festeiras/os sob sol escaldante.

Na ultima capa do livro citado no paragrafo anterior estd um desenho
de Thiago que pode estar representando trés conjuntos de cenarios e
personagens do baile dos congos, como segue: 1°) o barco ao fundo pode
estar simbolizando a chegada dos barcos que, todos os anos em 31 de
dezembro, vdo até a comunidade de Barreiras, do outro lado do rio Cricaré,
levando congos, jongueiros e outros devotos para buscar um santo que é
conhecido como sao Benedito das Piabas e trazé-lo, juntamente com seu
grupo de jongo? guardiao, para participar da festa de sao Benedito padroeiro

2 0 jongo, conforme escreve Oliveira (2016), é uma pratica cultural criada no Brasil, no
século XIX, pelas capacidades poéticas e artisticas de africanos de origem bantu e por seus
descendentes, que foram escravizados em fazendas de café na regido Sudeste do pais. No
norte do Espirito Santo, os termos jongo, jangada e rodas de jongos se referem as cantigas
entoadas nas festas e na “rodas de jongos”, onde o tambor é o principal instrumento tocado
nessas celebragdes e foram criadas pelas comunidades quilombolas sempre associada as
festas de colheita, principalmente da colheita da mandioca e a produgao da farinha, beijus e
outros derivados dessa raiz. As “rodas de jongo” sdo realizadas por grupos que se reinem,



no primeiro dia do ano, e que tem sua capela na cidade de Conceicao da
Barra; 2°) no desenho em destaque a frente, é possivel interpreta-lo que
trata-se do baile no primeiro dia do ano, pois verificamos todos os congos
com as indumentarias de dia de festa, conforme ja foi explicado, e o
personagem em destaque é o mestre do baile que, no ano da cria¢do do
desenho, em 2018, era Tertolino Balbino e que estava passando a lideranca
para Berto Florentino, o que ocorreu em 29 de abril do referido ano; 3°) a
frente dos congos podemos observar sobre um andor a grande imagem de
sao Benedito padroeiro, o que nos leva a concluir que trata-se mesmo do dia
da apresentagdo do baile de congos, no primeiro dia do ano.

No decorrer da pesquisa, fotografamos ainda dois outros desenhos do
mesmo autor sobre o Ticumbi, na cidade de Concei¢do da Barra. Além disso,
mais dois outros desenhos relacionados ao mesmo tema foram encontrados
na pagina do artista no Facebook, sendo um retratando o secretario do rei de
Congo com seu capacete de cabeca de dragdo; e outro é um congo com seu
capacete enfeitado de flores, que foi criado para compor a programacao do
Teatro Carlos Gomes, em Vitoria - ES.

liderados por mestres, para tocar instrumentos musicais (tambor, ganza ou reco-reco),
dancar e cantar de forma poética e desafiadora as diversas situagdes sociais vividas pelas
comunidades. O jongo constitui uma celebracdo festiva antiga nos quilombos do Espirito
Santo. Atualmente, no norte do estado, além dos grupos de jongo que estdo na vila de
Itatinas e na comunidade de pescadores de Barreiras, temos grupos de jongo nas seguintes
comunidades quilombolas de Conceicdo da Barra: Santana Velha e Quilombo Novo,
Linharinho, Porto Grande e Cérrego do Alexandre. Em Sdao Mateus temos jongo no bairro
Sernamby, no quilombo Sdo Cristévao e Serraria e na comunidade de pescadores de Campo
Grande. Por isso, os mestres de jongo e as liderancas quilombolas tomaram o jongo como
um dos simbolos demarcadores da identidade quilombola. Na comunidade de pescadores de
Barreiras, existe o grupo denominado Jongo de Sdo Benedito das Piabas, que é o guardido da
imagem conhecida como sdo Bendeditinho ou sao Bino das Piabas, que, segundo relatam,
pertencia ao lider quilombola Benedito Meia-Légua, conforme veremos adiante neste
artigo. Por enquanto, cabe enfatizar que é esse grupo de jongos que é o guardido dessa
imagem e que todos os anos o Baile de Congos de Sdo Benedito de Concei¢ao da Barra vai
buscar na comunidade de Barreiras. Um resumo sobre a histéria desse grupo pode ser
encontrado no trabalho de Rodrigues (2018).



Figura 2. Card criado por Thiago Balbino para divulgar a mostra Akajopo, 2021.

A Galeria Casa da Barra apresenta:

Akojopo

Fotocalagens digitais de Thiago Balbino.

Realizacao:

Entrada Franca !

@casa__da__barra Use Mascara!

Rua: 23 de maio, N°91, Centro - Conceigcdo da Barra/ES.

Fonte: Fotocalagens digitais de Thiago Balbino

O trabalho de fotocolagem é um resgate do passado, como se
pudesse copiar e colar elementos do passado que sao elementos
de resisténcia cultural e que garante a existéncia de um povo. A
fotocolagem consiste em recortar e colar esses elementos que a
gente agora no presente consegue fazer uma prospecc¢ao para
que no futuro a gente viva bem. E como se a gente pegasse
elementos do passado hoje, copiasse, colasse, juntasse e falasse:
com a ideia que eu tenho hoje e se no futuro for assim, vai ser
maneiro! Vou pegar essas ideias aqui do passado, juntar aqui
agora, se a gente prospectar, se a gente especular isso para o
futuro, vai ser um futuro interessante, que pode trazer uma



oportunidade de producdo de bem viver coletivo. Também de
relacdo do ser humano, natureza, tecnologia... ta ligado? E um
tripé, mas que na verdade sdo vérios, né? E a humanidade, a
criacdao que a humanidade cria e a natureza, que o ser humano,
querendo ou nao, é fruto dela. Entdo seria natureza, humanidade
e tecnologia. Entdo tem esses trés elementos ai. Eu vou abordar
isso através da linguagem da fotocolagem. Ta ligado? Entdo vai
ter um texto la maneiro, falando, puxando esses dialogos, essa
conversa. Entdo vamos fazer um trabalho pedagégico, com a
galera das escolas. Querendo ou ndo, isso ai é uma janela que
abre, exatamente para a galera conhecer o passado, o presente e
sonhar com o futuro. Entdo, vocé vai pegar elementos do
passado para recortar e vai ver a historia 1a. Vai ver Benedito
Meia-Légua, a histéria de Constancia de Angola, a histdria de
Zacimba Gaba, que sdo figuras pretas quilombolas da regido que
sdo herois! E que a juventude de agora ndo conhece. Sacou? Tem
muita gente 14 (Concei¢do da Barra), que acha que pra vocé ser
uma figura.. Vamos dizer assim, pra se imaginar com
superpoderes, né? Se imaginar atuante nessa fic¢do cientifica,
vocé precisa ser parecido com o Capitdo América. Quando vé um
Pantera Negra no cinema, nos quadrinhos, a galera ja pirou!
Entdo, essa exposicdo, tem também esse objetivo de trazer esse
imaginario com figuras pretas com superpoderes, com
superpoténcias. Figuras pretas que trazem uma autoestima para
a galera preta que assiste, que também esta vendo. Isso é o que
eu estou querendo instigar ai (Thiago Balbino. Relato pessoal, 23
setembro de 2021).

O card acima, que anunciou a exposicao de diferentes pecas de artes
produzidas por Balbino, com abertura em 04 setembro de 2021, circulou em
grupos de WhatsApp e em redes sociais nas quais o artista tem amigos e
simpatizantes. A exposicdo ficou aberta ao publico, gratuitamente, na Casa
da Barra até 29 de novembro do mesmo ano. A Casa da Barra, de propriedade
da psicologa e assistente social Sonia Rodrigues e de seu filho Thiago
Balbino, é um lugar construido na area antiga da cidade de Conceicdo da
Barra, norte do estado do Espirito Santo, que é demarcado pela arte e cultura
negra e quilombola produzida por Balbino, seus parceiros artistas e por
quilombolas integrantes do Baile de Congos de Sao Benedito de Concei¢ao da
Barra. Trata-se também de um lugar de dialogos educativos sobre os
conhecimentos produzidos acerca das comunidades e culturas quilombolas
do Sapé do Norte, para o qual ja foram convidadas diversas outras liderancas
e educadoras/es para estimular e mediar tais dialogos, cabendo mencionar
alguns/algumas como: Jonas Balbino, lideranca e figurante de rei de Congo



no Baile de Congos de Sao Benedito de Conceicdao da Barra; Selma Dealdina,
festeira de Sao Benedito, lideran¢a quilombola e integrante da CONAQ
(Coordenacao Nacional de Articulacio das Comunidades Negras e
Quilombolas). Por isso, escrevo este texto a partir de dialogos e pretendo
abrir outros canais estimuladores de didlogos com pessoas que observam,
participam e interpretam praticas culturais de comunidades quilombolas e
de artistas que se consideram parte delas, como €é o caso de Balbino.

A reflexdo na citacdo acima, da autoria de Balbino, é uma apresentacao
da sua exposi¢cdao denominada Akojopo, que é um termo da lingua ioruba que
significa colagem. A concepcao filosofica da arte africana e da arte da
diaspora africana que tem inspirado os trabalhos de Balbino nas duas
primeiras décadas do século XXI é a que ficou conhecida como
afrofuturismo, que é uma filosofia que combina elementos de fic¢do
cientifica e histérica. Trata-se de uma imaginac¢ado do futuro onde talvez seja
possivel uma relagdo de equilibrio entre homem, natureza e maquina, algo
ainda ndo possivel no mundo capitalista, que sobrevive da predacdo dos
recursos naturais. Por isso, o afrofuturismo se inspira em cosmologias nao-
ocidentais para criticar os dramas sociais atuais enfrentados por
descendentes de africanos na diaspora, para reavaliar eventos historicos do
passado e imaginar futuros a partir de experiéncias afro diasporicas. Em um
dos textos de Balbino, em um mural da Casa da Barra durante a exposicao,
estava escrito: Akojopo - “Um mix em fragmentos de imagens que
apresentam uma especulacdio de um universo ludico. Um lugar onde
passado, presente e futuro pode se alinhar em equilibrio” (Thiago Balbino,
2021).

O trabalho de fotocolagem, segundo o artista, é uma critica das
conexoes entre homem, natureza e tecnologias, sobretudo tecnologias que
produzem as artes visuais e imagéticas dos desenhos em quadrinhos e filmes
da indastria cinematografica norte-americana que produziram as figuras
dos super-herdis. No entanto, em sua arte, Balbino esta interessado também
em estabelecer conexdes com as cosmologias africanas e afro-diaspdricas e
reconstruir, usando as novas tecnologias, a memoria dos ancestrais dos
quilombolas, que ele chama de “figuras pretas da regidao”. O termo preta/o é
uma categoria de autodefinicdo étnica usado nas relag¢des locais e translocais
e empregado por integrantes de comunidades quilombolas do territério
denominado Sapé do Norte, como no nome de uma das localidades que
pertence a comunidade Sdo Domingos denominado “Cérrego dos Pretos”. O
termo regido utilizado pelo artista diz respeito ao territério do Sapé do



Norte, que esta localizado nos municipios de Conceicdo da Barra e Sdo
Mateus, ambos situados no norte do estado do Espirito Santo.

Sua preocupacdo com as relacées homem e natureza, também é um
tema muito presente nas narrativas e memdrias dos integrantes das
comunidades quilombolas, pois até as décadas de 1960, as florestas de
vegetacdo nativa, rios, corregos, lagoas e animais silvestres eram recursos
naturais abundantes em seus territérios. Eram abundantes também os
pescados (peixes e crustaceos) que sempre compuseram a dieta alimentar
dos ancestrais do artista e de seus parentes na regidao. Toda essa riqueza
socioambiental foi destruida pela chegada da industria monocultural do
cultivo dos eucaliptos e da cana para as producdes de celulose e alcool, pois a
floresta nativa foi destruida e os quilombolas que viviam em terras devolutas
nessas florestas, foram expulsos de seus territorios. Atualmente é queixa
permanente dos integrantes das comunidades, de que o paraiso do passado
desapareceu, pois entendem que o cultivo em grande escala das
monoculturas secou os rios, corregos e lagos, afetando de forma violenta os
meios que garantiam a seguranca hidrica e alimentar dessas comunidades.

A arte de Balbino encontra inspiracdao também em narrativas, saberes
e tradicoes culturais de seus familiares. Em dezembro de 2018, entrevistei
Tertolino Balbino, mestre do Baile de Congos de Sao Benedito de Conceicao
da Barra e avo paterno de Thiago. A obra do neto traduz saberes e memorias
do avo, e isto também é uma das preocupacoes interpretativas e dialégicas
deste texto. Na citada entrevista, Tertolino disse-me que o conjunto da festa
de Sdo Benedito, em que o apice é o Baile de Congos, é uma homenagem ao
santo preto, um compromisso com o santo e uma tradicao antiga que ele
recebeu de seu padrinho Luiz Hilario dos Santos (tio pelo lado paterno de
Barbara dos Santos, avo paterna de Thiago) que por sua vez havia herdado de
Hilario (pai de Luiz e Theéfilo Hilario dos Santos3), e que do jeito que ele
havia encontrado, estava deixando para seu sucessor Berto Florentino
(integrante da comunidade quilombola Sao Domingos), que a partir de entao
assumiu a lideranca do referido baile. No entanto, o mestre afirmou que
houveram mudangas, visto que no tempo de seu padrinho e quando ele

3 Thedfilo Hilario dos Santos, filho de Hilario dos Santos, era o bisavo de Thiago. Thetfilo,
assim como seu pai, eram quilombolas da comunidade do Angelim, antigo territério onde
viveu o lider Benedito Meia-Légua. Ndao conseguimos encontrar dados se Luiz Hilario dos
Santos teve filho do sexo masculino. O que sabemos é que ele passou a lideranca do baile
para seu afilhado Tertolino Balbino, que casou com sua sobrinha Barbara dos Santos. O
nome Balbino, segundo as narrativas de Tertolino, veio do nome de sua avé materna,
Balbina do Rosario, que passou para sua mae Deolinda Balbina e foi masculinizado para se
tornar o seu segundo nome, Tertolino Balbino. Deste modo, o nome Balbino pelo qual
Thiago assina suas obras de artes, percorreu uma longa trajetoria.



assumiu a lideranca, uma das partes da festa que consiste em um cortejo de
barco pelo rio Cricaré, que vai até a comunidade de pescadores de Barreiras,
do outro lado do rio, era realizado em pequenas canoas movida a remo
manual. Na década de 1990 passaram a alugar barcos movidos a motores que
transportam o santo, devotos do santo e integrantes do baile. Tertolino
Balbino liderou o Baile de Congos por mais de 60 anos e veio a falecer em
abril de 2022, aos 89 anos de idade.

O sdo Bino (sao Benedito) que os integrantes do Baile de Congos vao
buscar todos os anos na comunidade de pescadores, segundo as narrativas
dos quilombolas, pertenceu a um lider quilombola do passado que ficou
conhecido como Benedito Meia-Légua. Esse personagem da memoria
quilombola é um dos herdis pretos retratado pela fotocolagem artistica de
Thiago Balbino. Da mesma forma, a fotocolagem e traducao retoma a
memoria de outras duas personagens quilombolas do passado, a saber:
Zacimba Gaba e Constancia de Angola. E o leitor deve estar se perguntando:
quem foram esses/as personagens. Pois bem, escrevo um breve resumo
sobre cada uma, comec¢ando, segundo o critério da antiguidade, por Zacimba
Gaba.

Zacimba Gaba, segundo Aguiar (2001, p. 12-23), liderou o primeiro
quilombo a existir no entdo municipio de Sdo Mateus, ainda no século XVIII.
Ela foi uma princesa e guerreira africana de Cabinda que, ap6s envenenar
seu senhor que a violentava sexualmente, fugiu com outros escravizados e
formou um quilombo as margens do Riacho Doce (que delimita a divisa do
Espirito Santo com a Bahia), na regido de Itaiinas, atualmente pertencente
ao municipio de Concei¢do da Barra. Os seguidores de Zacimba, armados
com facGes, tinham como estratégia atacar, a noite, as embarcacbes que
traziam escravizados de Angola, que antes haviam passado por Porto Seguro
(BA), para o porto de Sdo Mateus, a fim de liberta-los, antes que fossem
vendidos para os escravocratas da regido. Assim teriam feito até por volta de
1710, quando entdo, num dos ataques a essas embarcacbes, Zacimba foi
assassinada a tiros.

Ao que observo na regido do Sapé do Norte, o nome de Zacimba
navegou da memdria oral a escrita nos livros de Aguiar (2001) e Miranda
(2014), sem falar que ele perpassa por dissertacdes de mestrado, teses de
doutorado e artigos académicos das areas de antropologia, geografia e
histéria. Nessas primeiras décadas do século XXI, o nome de Zacimba se



expandiu e as liderancas quilombolas do estado do Espirito Santo criaram
uma organizacdo politica denominada ‘“Coordenacdao Estadual das
Comunidade Quilombolas Zacimba Gaba”. Como se observa, a imortalidade
de uma lideranca quilombola do passado esta associada as conexdes entre
oralidade e escrita e da consciéncia das liderancas politicas e culturais que
imortalizam-a por meio da escrita, da arte e dos ritos celebrativos.

O segundo personagem referido por Thiago Balbino é Benedito
Caravelas, que foi mitificado e imortalizado como Benedito Meia-Légua.
Segundo Aguiar (2001, p. 219-229), esse lider quilombola do século XIX, a
partir de 1820 teria atemorizado os grandes fazendeiros da regidao norte do
Espirito Santo e sul da Bahia, pois vinculava a fé dos escravizados em Sao
Benedito ao movimento de libertacao. Ao mesmo tempo em que lutava nas
fazendas para libertar os escravizados, enfrentava os capitdaes-do-mato na
floresta densa do Sapé do Norte. Benedito teria deixado “um rastro de
heroismo, sangue, coragem, aventura e histdria, até sua morte, apos a
Abolicdo da escravatura” (Aguiar, 2001, p. 222). Conforme escreve Oliveira
(2002), por ocasiao da festa de Nossa Senhora de Santana em Conceicdo da
Barra, em 27 de julho de 1884, as autoridades senhoriais comunicaram a
policia a necessidade de reforco, pois temiam o aparecimento de Bendito e
seus liderados que poderiam aparecer para “perturbar a ordem” e aproveitar
para fazer uma insurreicdo e dar o grito de liberdade. Por essa ocasido,
circulavam boatos de que havia escravos fugidos de localidades de Conceicao
da Barra e da provincia da Bahia, em ntimero de 20 a 30, arranchados nas
matas da fazenda de José Rodrigues de Oliveira. Embora a policia
conseguisse prender 6 (seis) quilombolas nessa ocasidao, nao conseguiu
capturar Benedito Meia-Légua e outros quilombolas que faziam parte do
referido quilombo. Esses quilombolas continuaram nas matas sob a
lideranca de Benedito em lugares indeterminados e com frequéncia
apareciam nas fazendas para libertar escravizados, embora fossem
incessantemente perseguidos pela policia e capitdes-do-mato.

No ano de 1885, conforme escreve Aguiar (2001), Benedito Meia-
Légua, com cerca de 80 anos de idade, foi assassinado covardemente nas
matas do Quilombo Angelim (municipio de Concei¢do da Barra), onde vivia
dentro do oco de uma arvore frondosa, em local de dificil acesso. As tropas
da policia, com o auxilio dos capitdes-do-mato e de jaguncos dos
fazendeiros da regido, montaram a tocaia e esperaram o velho Benedito
Meia-Légua aparecer. Depois que ele entrou no oco da arvore caida sobre o
solo e se recolheu para dormir, a policia e os capitdes-do-mato teriam
tampado a entrada com troncos e atearam fogo, dando fim a vida do
revolucionario quilombola.



Benedito Meia-Légua morreu queimado no seio da floresta onde
escolheu fazer sua re-existéncia, a partir de onde surgiu a narrativa do
revolucionario que andava com uma pequena imagem de sdo Benedito
dentro de um embornal, para reviver na memoria das liderancas e mestres
quilombolas da atualidade. Relatam que essa imagem ndo foi consumida
pelo fogo e quando um dos jaguncos foi verificar se Benedito realmente
havia morrido, encontrou a imagem em perfeito estado. Assustado com o
que viu, tal jagunco, a mando de seu senhor, lan¢ou a imagem de sao
Benedito em um rio denominado “Coérrego Fundo”, também conhecido
como “Corrego das Piabas”. Segundo o mestre Tertolino, em relato que me
fez em 2008, Hilario dos Santos, pai de seu padrinho Luiz Hilario dos Santos,
em um final de semana teria saido da localidade de Cérrego do Angelim para
namorar com sua futura esposa Marcolina, que morava entre as margens do
“Corrego Fundo” e do rio Cricaré. Foi pescar no referido corrego e encontrou
o “santo”. Ao seu amigo e pescador Cassimiro, que estava pescando no rio
Cricaré, Hilario doou a imagem do santo. Tempos depois, os pretos parentes
de Hilario pediram o santo de volta a Cassimiro e ele devolveu, mas o santo,
misteriosamente, foi encontrado sobre uma pedra nas proximidades da casa
de Cassimiro, sendo interpretado pelo pescador que o santo queria que ele
fosse seu guardido. A partir de entdo, teria se iniciado o cortejo em canoas
dos pretos-quilombolas, integrantes do Baile de Congos de Sao Benedito,
duas vezes ao ano: a primeira em 31/12 para buscar o santo e seus guardides
na comunidade de pescadores de Barreiras (descendentes e herdeiros de
Cassimiro) para participarem da festa do santo preto celebrada na cidade de
Conceicao da Barra; o segundo cortejo dos integrantes do Baile de Congos
ocorre no segundo final de semana de janeiro para participar da festa
organizada pelos herdeiros de Cassimiro na comunidade de Barreiras. Por
isso, entendem que Benedito Meia-Légua continua vivo em suas memorias
através da festa criada a partir de um simbolo sagrado do qual ele foi o seu
guardiao e era protegido por ele. No entanto, o nome de Benedito Meia-
Légua permanece imortalizado ndo apenas na escrita e nos ritos celebrativos
dedicado a sdao Benedito; ele vive no nome da Associacao Quilombola
Benedito Meia-Légua, da comunidade quilombola do Angelim.

Constancia de Angola, ao que escreve Aguiar (2001, p. 61-73), viveu na
regido do vale do Cricaré na segunda metade do século XIX. Ela ficou na
memoria dos quilombolas devido ao fato de ter sido uma das maes negras
que enfrentou senhores, sinhas e seus capazes que maltratavam e
exterminavam as criancas filhas de mades escravizadas, afogando-as e
queimando-as em grandes fornalhas de torrar farinha. Essas maldades



teriam acontecido ap0s a Lei do Ventre Livre (de 28/09/1871), sob a ldgica de
que aquelas criangas atrapalhavam o trabalho das maes, visto que nao
seriam escravizadas no futuro. Outras criancas, para nao atrapalhar os
trabalhos das maes, teriam sido vendidas por senhores e sinhas para alguns
fazendeiros que nao acreditavam no cumprimento da Lei. Outras foram
doadas pelas mades escravizadas para ex-escravizados/as alforriados/as e
quilombolas para que pudessem continuar vivas, mesmo que distante das
maes. Constancia de Angola foi uma das mdes que teve o seu filho queimado
em uma fornalha pela sinha e esposa do Coronel Matheus Gomes da Cunha.
Depois de prometer vingar assassinato do filho, Constancia foi levada ao
tronco e castigada por varios dias, mas fugiu e passou a viver entre os
quilombolas nas matas do Sapé do Norte. Ela teria guerreado ao lado de
Benedito Meia-Légua, Negro Rugério* e outros quilombolas na defesa do
quilombo, quando muitas vezes enfrentou a policia e os capitdes-do-mato.
Com o passar do tempo, Constancia teria levado um tiro na localidade de
Agua Boa e foi conduzida presa para a Cadeia Velha de S3o Mateus, de onde
foi retirada por um grupo de quilombolas liderado por Viriato Cancao-de-
Fogo. Depois de ser procurada por varios anos pelo capitdo-do-mato Zé
Diabo, 0 mesmo que lhe espancou quando ela ameacgou vingar a morte de seu
filho, Constancia, que também era muito habil na capoeira, teria o
enfrentado, apenas com uma faca, nas matas do Sapé do Norte. Nessa luta
foi ferida por um tiro e ao mesmo tempo cortou a garganta do referido
capitdo-do-mato, resultando na morte de ambos. Constancia, segundo
Aguiar (2022), foi sepultada pelos quilombolas no “Cemitério dos
Escravos”, na antiga fazenda do Cachoeiro, de propriedade do Bardao dos
Aymorés.

Constancia de Angola, como o proprio nome simboliza a demarcagao
de procedéncia a um territério de origem no continente africano, esta viva
na memoria das comunidades quilombolas do Sapé do Norte como a heroina
das mdes pretas e quilombolas na diaspora africana que (re)existiram para
criar e educar seus filhos e filhas, enquanto “Zé Diabo” e sua sinha passaram
a ser representados como a encarnacao do mal e da maldade das elites
senhoriais. Essas narrativas da encarnacao do mal pude ouvir nos anos 2008
e 2009, quando realizei trabalho de campo sobre memodrias e referéncias
culturais das comunidades quilombolas do Sapé do Norte, especial das
liderancas e narradores/as de memodria das comunidades quilombolas de
Linharinho e Chiado. Uma determinada personagem da memoria senhorial

4 Referéncias e narrativas sobre Rogério, que ficou conhecido como o Negro Rugério, lider
do Quilombo de Santana, podem ser encontradas em Oliveira (2022, 2016, 2011 e 2002),
Aguiar (2001), Ferreira (2009) e Martins (2000).



narrada por Aguiar (2001) como uma legitima representante das ideologias
liberais no final do século XIX, inclusive negociando a compra de farinha do
Quilombo de Santana liderado pelo Negro Rugério; nas narrativas dos
quilombolas encarnou a maldade em seu préprio corpo a tal ponto que no dia
de seu sepultamento foi preciso de um carro de boi para conseguir arrastar
seu corpo até o cemitério. Em outra narrativa, os quilombolas afirmam que
apds a morte, essa sinha se transformou em uma serpente gigante que
conseguiu estourar o timulo de alvenaria e fugiu descendo pelo rio Cricaré e
foi para o mar. Conforme se observa, essas memorias estdo em disputa, no
sentido apresentado por Pollak (1992; 1989), ndo apenas entre memoria
oficial e memorias subterraneas dos segmentos sociais desfavorecidos, mas
também uma disputa pela reconstru¢do do passado, pois arranhar a imagem
da sinha Rita Cunha e de outras familias que nomeiam monumentos,
fundacoes, ruas e prédios publicos, inclusive na UFES, é arranhar a imagem
dos herdeiros dessas elites senhoriais.

Os trabalhos de Thiago Balbino representam as posi¢ées ocupadas no
baile de congo por seus familiares e pelas comunidades quilombolas do Sapé
do Norte, estando, portanto, envolvida a afirmacdo da identidade étnica do
artista, de seus parentes e dessas comunidades. Seus fazeres artisticos
representam o papel politico do artista na demarcacdo do pertencimento
étnico, pois demarca seu préprio pertencimento étnico por meio do
conhecimento no campo das Artes Plasticas. Sdo seus ancestrais africanos e
os descendentes desses ancestrais, nos quais ele proprio esta incluido, que
estdo representados em seus trabalhos. Demonstrar o protagonismo social,
histérico e politico de congos e quilombolas parece ser uma das
preocupacdes de Balbino. Seus avds, ao narrarem as aventuras poéticas dos
pais deles, se tornaram referéncias fundamentais na construcao da
dimensao emotiva da sua identidade étnica, bem como de sua ancestralidade
africana, pois ndao deixaram de lembra-lo que o Baile de Congos de Sao
Benedito é uma pratica cultural dos pretos proveniente do antigo reino do
Congo.

Essas memorias, traduzidas e transmitidas por seus antepassados,
portanto, memorias herdadas nos termos de Pollak (1992), estdo entre os
elementos inspiradores da imaginacdo artistica de Balbino. No entanto,
como demonstrei nas paginas anteriores, o seu trabalho esta preocupado
também em criar uma imaginagdo para o futuro, em que as inspira¢des sdo



as cosmologias africanas e afro-brasileiras, sobretudo na cultura das
comunidades quilombolas, pois, inspirado no que escreveu Anderson
(2008), imaginar comunidades é preciso.

Com sua arte, Balbino pretende inspirar a imaginagdo e a consciéncia
em outros jovens pretos-quilombolas para o sentimento de pertencimento
as comunidades reais e imaginadas do passado, presente e futuro, onde os
personagens de memoria e herdis de referéncia com superpoderes sejam
principalmente “as figuras pretas”. Assim, o artista propde contribuir para
construir o heroismo desses personagens quilombolas para fazer frente ao
processo de massificacdo da cultura dos super-heréis norte-americanos.
Para realizar uma arte da (re)existéncia a partir desses personagens, o
conhecimento adquirido por Balbino torna-se um instrumento de combate
ao racismo e a invisibilidade social de tais personagens pretas do passado e
do presente, para construir, assim, as memaorias e as comunidades pretas-
quilombolas imaginadas do futuro. Comunidades que, inspiradas nos
saberes de seus ancestrais na relagao com o0s recursos naturais, nao mais
viverao em inseguranca alimentar, mas construirao um mundo melhor para
si e para aqueles que acreditam que manter uma relacao equilibrada com
esses recursos naturais é a alternativa inevitavel para a vida de nossos
descendentes no futuro.

AGUIAR, MACIEL. Os ULTIMOS ZUMBIS. RIO DE JANEIRO: BRASIL-CULTURAL, 2001.

ALVES, PAULA ARISTEU. QUILOMBOLAS E TRAJETORIAS DE ESCOLARIZAGAO: UM ESTUDO A
PARTIR DE RETIRO, SANTA LEOPOLDINA-ES. 185F. DISSERTACAO (MESTRADO EM
CIENCIAS SOCIAIS) - UNIVERSIDADE FEDERAL DO ESPIRITO SANTO, VITORIA, ES, 2020.

ANDERSON, BENEDICT. COMUNIDADES IMAGINADAS. SAO PAULO, CIA DAS LETRAS,
2008.

BALBINO, THIAGO. RELATO PESSOAL. OBTIDO POR MEIO DE EQUIPAMENTO ELETRONICO.
ESPIRITO SANTO, EM 23 DE SETEMBRO DE 2021.

BARTH, FREDRIK. O GURU, O INICIADOR E OUTRAS VARIAGOES ANTROPOLOGICAS. RJ:
CONTRA CAPA, 2000.P. 25-67.

DEALDINA, SELMA DOS S. MULHERES QUILOMBOLAS: TERRITORIOS DE EXISTENCIAS
NEGRAS FEMININAS. SA0 PAULO, SUELI CARNEIRO: JANDAIRA, 2020.



EPSTEIN, LEONARD ARNOLD. ETHOS AND IDENTITY - THREE STUDIES IN ETHNICITY.
LONDON/CHICAGO, 1978.

FERREIRA, SIMONE R. B. “DONOS DO LUGAR”: A TERRITORIALIDADE QUILOMBOLA DO
SAPE DO NORTE — ES. 505 P. TESE (DOUTORADO EM GEOGRAFIA). PROGRAMA DE POS-
GRADUAGCAO EM GEOGRAFIA. UNIVERSIDADE FEDERAL FLUMINENSE, NITEROI-R], 2009.

MARTINS, RoBSON L. M. EM LOUVOR A “SANT’ANNA”: NOTAS SOBRE UM PLANO DE
REVOLTA ESCRAVA EM SAO MATHEUS, NORTE DO ESPIRITO SANTO, BRASIL, EM 1884.
EsTUDOS AFRO- ASIATICOS, RIO DE JANEIRO, N. 38, 2000. DISPONIVEL EM
HTTPS:/ /[WWW.SCIELO.BR/J/EAA/A/QJHWVHQMPMQYL9GYXDGSTXM/?LANG=PT

MIRANDA, NOELIA. ZACIMBA GABA, A PRINCESA GUERREIRA: A HISTORIA QUE NAO TE
CONTARAM. VITORIA - ES: GRAFICA E EDITORA GSA, 2014.

OLIVEIRA, OsvaLDO M. DE; OLIVEIRA, RosA M. DE. BAILE DE CONGOS DE SAO
BENEDITO E SEUS MESTRES: TRADICAO CULTURAL, MEMORIA E REEXISTENCIA.

SIMBIOTICA, V.9, N.2, P. 99-121, MAIL-AGO./2022. DISPONIVEL EM:
HTTPS://DOI.ORG/10.47456/SIMBITICA.V9I2.39247

OLIVEIRA, OsvALDO MARTINS; CARNEIRO, LuciaNA C. BAILES DE CONGOS DE SAO
BENEDITO EM ITAUNAS: MEMORIAS E SABERES DE MESTRES. REVISTA DO ARQUIVO
PUBLICO DO ESTADO DO ESPiRITO SANTO, V. 6, P. 21-37, 2022. DISPONIVEL EM
HTTPS://PERIODICOS.UFES.BR/REVAPEES/ARTICLE/VIEW/ 42858

OLIVEIRA, OsvAaLDO MARTINS; TRINDADE, L. R.; ALVES, P. A. TRAJETORIAS DE
ESCOLARIZAGAO DE NEGROS/AS E QUILOMBOLAS: ALGUMAS REFERENCIAS PARA
DIVERSIFICAR 0OS CURRICULOS. REVISTA E-CURRICULUM (PUC-SP), V. 20, P. 128-154,
2022. DISPONIVEL EM
HTTPS://REVISTAS.PUCSP.BR/INDEX.PHP/CURRICULUM/ARTICLE/VIEW/5/837

OLIVEIRA, OsvALDO M. DE; OLIVEIRA, RosA M. DE. “COMUNIDADE QUILOMBOLA
CORREGO DO ALEXANDRE — ES: TERRITORIO DE SABERES E TRADICOES FESTIVAS”.
GUARIMA: REVISTA DE ANTROPOLOGIA E PoLiTicA DO PPGCS, UEM, V. 1, N. 2, PP. 42~
61, 2021. DISPONIVEL EM
HTTP://HTTPS://PPG.REVISTAS.UEMA.BR/INDEX.PHP/GUARIMA/ARTICLE/VIEW/26 44 /18

90

OLIVEIRA, OSVALDO MARTINS DE. MEMORIAS E CULTURA AFRO-BRASILEIRA NA
EDUCACAO ESCOLAR: ANALISE A PARTIR DA TRAJETORIA DE UMA PROFESSORA QUILOMBOLA.
REVISTA DE EDUCACAO PUBLICA. EDUCACAO, DIVERSIDADES CULTURAIS, SUJEITOS E
SABERES, N. 65/2. CUIABA, V. 27. MAL/AGO. 2018. 573-590 P. DISPONIVEL EM


https://www.scielo.br/j/eaa/a/9JhwVhQmpmqYL9gYXdgSTXM/?lang=pt
https://doi.org/10.47456/simbitica.v9i2.39247
http://lattes.cnpq.br/3039095049409337
http://lattes.cnpq.br/3467488166918292
https://periodicos.ufes.br/revapees/article/view/42858
http://lattes.cnpq.br/3039095049409337
https://revistas.pucsp.br/index.php/curriculum/article/view/54837
about:blank
about:blank

HTTPS://PERIODICOSCIENTIFICOS.UFMT.BR/0JS/INDEX.PHP/EDUCACAOPUBLICA/ARTICLE/
VIEW/6884

OLIVEIRA, OsvALDO M. QUILOMBOS E DEMARCADORES DE IDENTIDADES: ANALISE
SUCINTA DE TRES CASOS NO ESTADO DO ESPIRITO SANTO. AMBIVALENCIAS, VOL. 4, P. 10-
41, 2016. HTTP: //[WWW.SEER.UFS.BR/INDEX.PHP/AMBIVALENCIAS/ISSUE/VIEW/ 475

OLIVEIRA, OsvALDO M. DE. COMUNIDADES QUILOMBOLAS NO ESTADO DO ESPIRITO
SANTO: CONFLITOS SOCIAIS, CONSCIENCIA ETNICA E PATRIMONIO CULTURAL. RURIS.
REVISTA DO CENTRO DE ESTUDOS RURAIS, V. 5, N. 2, PP. 141-171, 2011. DISPONIVEL EM
HTTPS://ECONTENTS.BC.UNICAMP.BR/INPEC/INDEX.PHP/RURIS/ARTICLE/VIEW/16852

OLIVEIRA, OSVALDO MARTINS DE. (ORGANIZADOR). CULTURAS QUILOMBOLAS DO SAPE.
DO NORTE: FARINHA, BEIJU, REIS E BAILES DOS CONGOS. VITORIA (ES): EDITORA GSA,
2009.

OLIVEIRA, OSVALDO MARTINS DE. QUILOMBO DO LAUDENCIO, MUNICiPIO DE SAO
MATEUS (ES). IN: O'DWYER, ELIANE CANTARINO (ORG.). QUILOMBOS: IDENTIDADE
ETNICA E TERRITORIALIDADE. RIO DE JANEIRO: FGV/ABA, 2002.

POLLAK, MICHAEL (1989), ‘“MEMORIA, ESQUECIMENTO, SILENCIO”. REVISTA
EsTUupOos HISTORICOS, RIO DE JANEIRO, V. 2, N. 3, PP. 3-15. DISPONIVEL EM:
HTTPS://PERIODICOS.FGV.BR/REH/ARTICLE/VIEW/2278

POLLAK, MICHAEL (1992), “MEMORIA E IDENTIDADE SOCIAL”. REVISTA ESTUDOS
HisTORICOS, RIO DE JANEIRO, V. 5, N. 10, PP. 200-212. DISPONIVEL EM:
HTTPS://PERIODICOS.FGV.BR/REH/ARTICLE/VIEW/19/41

RODRIGUES, Luiz HENRIQUE. O JONGO DE SAO BENEDITO DA PIABAS DA COMUNIDADE
DE BARREIRAS (CONCEICAO DA BARRA). IN: GUIMARAES, Aissa A.; OLIVEIRA,
OsvALDO M. JoONGOS E CAXAMBUS: CULTURAS AFRO-BRASILEIRAS NO ESPIRITO SANTO.
UFES-PRroOEX / IPHAN: VITORIA — ES, 2018. P. 323-3209.

RODRIGUES, SONIA PENHA. RELATO PESSOAL. OBTIDO POR MEIO DE EQUIPAMENTO
ELETRONICO. CONCEIGAO DA BARRA-ES, 21 DE AGOSTO DE 2019.

SCHIFFLER, MIcHELE FREIRE; BALBINO, JoNAS DOS SANTOS; NASCIMENTO,
ALINE MEIRELES DO. CULTURA POPULAR QUILOMBOLA: O BAILE DE CONGO DE SAO
BENEDITO DE CONCEICAO DA BARRA — TICUMBI. SAO CARLOS-SP: RIMA EDITORA, 2018.

WEBER, MaX. RELACOES COMUNITARIAS ETNICAS. IN: WEBER, M. ECONOMIA E
SOCIEDADE. 3. ED.


https://periodicoscientificos.ufmt.br/ojs/index.php/educacaopublica/article/view/6884
https://periodicoscientificos.ufmt.br/ojs/index.php/educacaopublica/article/view/6884
http://www.seer.ufs.br/index.php/Ambivalencias/issue/view/475
https://econtents.bc.unicamp.br/inpec/index.php/ruris/article/view/16852
https://periodicos.fgv.br/reh/article/view/2278
https://periodicos.fgv.br/reh/article/view/1941

