
 

ARTIGOS - DOSSIÊ 

 
ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                                                30 
 

 

QUILOMBO, QUILOMBOLA, CALHAMBOLA, MOCAMBO OU 

MOCAMBEIRO: POSSIBILIDADES ETNOGRÁFICAS PARA A 

AMAZÔNIA  

Emmanuel de Almeida Farias Júnior 
Antropólogo. Vice coordenador do Comitê Quilombos da Associação Brasileira de 

Antropologia-ABA (Gestão 2023/2024). Bolsista Produtividade em Pesquisa Sênior UEMA. 
Professor do Departamento de Ciências Sociais (DCS) e do Programa de Pós-Graduação em 

Cartografia Social e Política da Amazônia (PPGCSPA), da Universidade Estadual do 
Maranhão-UEMA 

 

Resumo: Este artigo pretende analisar distintas realidades empiricamente 
observáveis autodefinidas como quilombos, quilombolas, calhambolas, 
mocambos, mocambeiros e remanescente de quilombos na Amazônia.  Parte-
se de uma revisão bibliográfica intercalada com trabalhos de campo em 
comunidades quilombolas no Amazonas, Pará e Rondônia. Dessa forma, é 
analisada a existência de três situações sociais chaves para o entendimento 
dos chamados quilombos. A primeira diz respeito a situações históricas 
consideradas clássicas, formadas a partir da fuga das fazendas e grandes 
plantações. A segunda diz respeito às situações em que quem fugiu foram os 
senhores de escravizados, deixando-os à própria sorte. A terceira diz respeito 
à formação de coletivos autodefinidos atualmente como quilombos após a 
abolição formal da escravidão. 

Palavras-chave: Quilombos; Amazônia; Etnografia; Identidade. 

 

Abstract: This article aims to analyze different empirically observable 
realities self-defined as quilombos, quilombolas, calhambolas, mocambos, 
mocambeiros, and remnants of quilombos in the Amazon. It starts with a 
bibliographic review interspersed with fieldwork conducted by the author in 
Amazonas, Pará e Rondônia. In this way, the author analyzes the existence of 
three key social situations for understanding the so-called quilombos. The 
first concerns historical situations considered classical, formed from the 
escape from farms and large plantations. The second concerns situations in 
which the slave owners fled, leaving the slaves to their own devices. The third 
concerns the formation of collectives currently self-defined as quilombos 
after the formal abolition of slavery. 

Keywords: Quilombos; Amazon; Ethnography; Identity. 

 



 
EMMANUEL DE ALMEIDA FARIAS JÚNIOR 

 

ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                31 

INTRODUÇÃO 

As situações sociais referidas atualmente como quilombo, quilombola, 
calhambola, mocambo ou mocambeiro ou mesmo remanescente de 
quilombos na Amazônia não são homogêneos. Tais definições referem-se a 
realidades empiricamente observáveis distintas, que dizem respeito a 
diferentes processos históricos de constituição e experiências de liberdade. 
Experimentar e viver a liberdade não podem ser movimentos de mão única, 
homogêneos ou definidos por dispositivos legais do período colonial, tal 
como prevê o Conselho Ultramarino de 1740. 

Essas designações assumem diferentes significados ao longo do tempo 
nas várias regiões do Brasil. Acevedo Marin e Castro (1998) analisam as 
diferentes conotações dos termos quilombo e mocambo na região de Baixo 
Amazonas atribuídas pela imprensa regional, comerciantes, fazendeiros, 
militares e outros agentes imperiais. Segundo as autoras, a designação 
mocambo era geralmente usada para se referir ao lugar habitado por bandidos 
e facínoras, enquanto o termo quilombo recebia certa politização ao se referir 
a processos de resistência ao sistema escravocrata. 

De fato, o processo de criminalização das práticas de aquilombamento 
no Brasil tiveram início com o Conselho Ultramarino de 1740. Tais práticas 
permaneceram criminalizadas até a Constituição Federal de 1988, quando o 
Artigo 68 do ADCT garante que o Estado brasileiro reconheça e titule as terras 
ocupadas pelas “comunidades remanescentes de quilombo”. Esta afirmação 
significa dizer que a Lei nº 3.353 (conhecida como Lei Áurea), ao libertar 
formalmente os corpos negros escravizados, não reconheceu a ocupação da 
terra por aqueles que já se encontravam livres. 

Essas terras de domínios negros, ficaram fora da estrutura fundiária até 
1988. Segundo Almeida (2011), essas terras foram reconhecidas antes disso 
como “ocupações especiais”. Os grupos que ocupavam o poder no período 
colonial se articulavam para garantir a sua hegemonia territorial, assim, 
aprovaram a Lei nº 601, de 18 de setembro de 1850. Dispõe sobre as terras 
devolutas do Império (conhecida como Lei de Terras). Dessa forma, tais 
grupos controlariam a oferta de terras. Os grupos de negros livres 
aquilombados eram considerados criminosos. De acordo com Almeida,  

O reconhecimento legal refere-se ao que está (esteve) “fora” da 
plantation, ao que sobrou, ao “remanescente” ou ao que idealmente 
perdeu o poder de ameaçar. Ora, os camponeses (ascendência escrava, 
seja africana ou indígena) foram “treinados” para lidar com 
antagonistas hostis, ou seja, para negar a existência do quilombo que 
ilegitimaria a posse, que ilegalizaria suas pretensões de direito 



 
QUILOMBO, QUILOMBOLA, CALHAMBOLA, MOCAMBO OU MOCAMBEIRO: 

POSSIBILIDADES ETNOGRÁFICAS PARA A AMAZÔNIA 

 

 
 
ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                32 
 

(dominação jurídica de fora para dentro dos grupos sociais) (Almeida, 
2011, p. 43). 

Antes de 1988, se autodefinir como quilombo, quilombola, calhambola, 
mocambo ou mocambeiro era abrir a possibilidade de perda do domínio da 
terra. Mesmo assim, uma série de designações evidenciaram a dominialidade 
negra territorial. Em toda a Amazônia podemos encontrar designações 
referidas a “terras de preto”, “terras de santo”, “lago dos pretos”, “rio dos 
pretos”, “pretos carvoeiros”, “rio dos macacos”, dentre outras que revelam 
determinações de existência que se diferenciam dos habitantes regionais 
evidenciando diferentes “processos de territorialização” conforme Oliveira 
(1999). 

É evidente ainda que a designação dessas ocupações, atualmente 
autodefinidas quilombo, quilombola, calhambola, mocambo ou mocambeiro 
ou mesmo remanescente de quilombos na Amazônia foram ainda nomeadas 
a partir de uma identificação que as vinculavam a uma aludida origem 
africana, tais como “lago dos africanos”, “ilha do moçambique”, ou mesmo 
“Manoel do Congo”1 para pensarmos os quilombos em outras regiões. 

Tais designações são produzidas dentro de contextos de regiões a partir 
de estigmas negativos, elas também objetivavam marcar uma diferença 
localmente. A estigmatização acaba por produzir territórios2. Para Bourdieu 
(1989), tanto o estigma, quanto o emblema produzem efeitos na vida social 
que culmina na formação de grupo e na produção de território, ou seja, ideia 
legítima de di-visão. Os estigmas são ressignificados socialmente, 
convertidos em emblemas. Segundo Bourdieu,  

as lutas a respeito da identidade étnica ou regional, quer dizer, a 
respeito de propriedades (estigmas ou emblemas) ligadas à origem 
através do lugar de origem e dos sinais duradoiros que lhes são 
correlativos, como o sotaque, são um caso particular das lutas das 
classificações, lutas pelo monopólio de fazer ver e fazer crer, de dar a 
conhecer e de fazer reconhecer, de impor a definição legítima das 
divisões do mundo social e, por este meio, de fazer e de desfazer os 
grupos. Com efeito, o que nelas está em jogo é o poder de impor uma 
visão do mundo social através dos princípios de di-visão que, quando 
se impõem ao conjunto do grupo, realizam o sentido e o consenso 
sobre o sentido e, em particular, sobre a identidade e a unidade do 

                                                        
1 Nome do líder quilombola no Vale do Paraíba, Rio de Janeiro. A revolta quilombola foi 
narrada no livro “Manoel do Congo” escrito por Carlos Lacerda, com o pseudônimo de 
Marcos. 
2 Tais processos foram largamente analisados por Almeida et al. (2009). 



 
EMMANUEL DE ALMEIDA FARIAS JÚNIOR 

 

ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                33 

grupo, que fazem a realidade da unidade e da identidade do grupo 
(Bourdieu, 1989, p. 113). 

 

Dessa forma, podemos perceber a relação entre o estigma e a identidade 
étnica compartilhada pelos quilombolas do Tambor, município de Novo 
Airão, Amazonas. Segundo o Senhor Jacinto (conhecido como Seu Jaço – in 
memoriam), o estigma marcou a ocupação dos negros do Jaú como “Rio dos 
Pretos”. Segundo ele, antes era uma desclassificação, hoje é uma 
autodefinição. 

Para uma compreensão das realidades empiricamente observáveis 
autodefinidas “comunidades remanescentes de quilombos” na Amazônia, 
este texto objetiva analisar a produção bibliográfica a partir da seguinte 
organização: 

a) Pesquisas de realidades consideradas “históricas” a partir de fugas. 
Nesses casos, podemos verificar o contexto das “grandes plantações” ou 
fazendas, fuga e expedições punitivas. Podemos citar os trabalhos de pesquisa 
realizados por Euripedes Funes (1997, 2000, 2023), Acevedo Marin e Castro 
(1998), Eliane Cantarino ODwyer (1999a, 1999b, 2001, 2002, 2006) e Farias 
Júnior (2006, 2016), sobre os chamados “Negros do Trombetas”. No entanto, 
tais estudos estão longe das interpretações de cunho evolucionista, pois 
buscam analisar como os agentes sociais se organizam hoje.  

b) Pesquisas que trabalharam a partir de designações locais resultantes 
de diferentes processos de ocupação territorial. Nesse caso, aquelas 
realizadas desde o final da década de 1970 por Alfredo Wagner Berno de 
Almeida e Maristela de Paula Andrade, no Maranhão, com destaque para as 
pesquisas empreendidas pelo Projeto Vida de Negro, além de pesquisas 
recentes como do antropólogo Davi Pereira Junior que analisa os conflitos que 
envolvem a Centro de Lançamento de Alcântara (CLA). Tais estudos apontam 
uma pluralidade de designações locais. Podemos citar: “terras de preto”, 
“terras de santíssima”, “terras de santo”, “terras da pobreza”, entre outras.  

c) Pesquisas realizadas sobre a expansão da exploração aurífera com a 
ocupação do Mato Grosso no século XVIII. Como os trabalhos junto aos 
povoados negros no Vale do Guaporé de Marco Antonio Domingues Teixeira 
(1997, 2004). Segundo o autor, os chamados “negros do Guaporé”, foram 
trazidos como força de trabalho escrava para trabalharem nas minas de ouro, 
nas fazendas, na construção do Forte Príncipe da Beira e como serviços 
militares. Muitos fugiram, alguns foram capturados ou mortos pelas 
“bandeiras”, outros seguiram em liberdade. Contudo, após a derrocada das 
minas de ouro e o abandono de seus donos, os antigos escravizados passaram 



 
QUILOMBO, QUILOMBOLA, CALHAMBOLA, MOCAMBO OU MOCAMBEIRO: 

POSSIBILIDADES ETNOGRÁFICAS PARA A AMAZÔNIA 

 

 
 
ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                34 
 

a formar povoados nas terras antes ocupadas pela mineração, como também 
ao longo do Vale do Guaporé. 

d) Pesquisas sobre aqueles povoados negros constituídos por ex-
escravizados oriundos das plantations, ou das fazendas de criação, que se 
deslocaram para outras regiões do Brasil. Para exemplificar, podemos 
mencionar o quilombo do Tambor, no rio Jaú afluente do rio Negro, município 
de Novo Airão, Amazonas, conforme Farias Júnior (2008, 2013, 2010). 

A Lei nº 601 de 18 de setembro de 1850, conhecida como “Lei de Terras”, 
previa a aplicação do direito à propriedade privada. A referida norma legal 
disciplinava rigidamente a propriedade e a aquisição das denominadas 
“terras devolutas”. Não reconhecia outra forma de aquisição, senão pela 
compra. Entretanto, tal medida se opunha aos territórios conquistados por 
antigos escravizados. A “Lei de Terras” emerge como um instrumento crucial 
para impulsionar o mercado de terras, ao incluir as chamadas “terras 
devolutas” nesse contexto. 

Pretende-se, com esta revisão, apresentar um conjunto de realidades 
empiricamente observáveis referidos legalmente como “remanescentes das 
comunidades dos quilombos”, tendo em vista o Artigo 68 do ADCT/CF-88. 
Apesar da definição legal fazer referência à noção de “remanescente”, os 
movimentos quilombolas têm rediscutido o termo relativizando-o e 
aproximando-o de reivindicações do presente rompendo com a ideia de resto 
ou resíduo colocado pela noção de “remanescente”. 

Estas diferentes realidades empiricamente observáveis não se limitam 
à definição colonial imposta pelo Conselho Ultramarino de 1740, onde se 
previa, segundo Almeida (2011), o número mínimo de fugitivos, o isolamento 
e a agricultura de subsistência. Segundo o autor, essa visão frigorificada não 
corresponde às realidades que atualmente se autodefinem como quilombolas 
e nem às situações sociais históricas de fuga, como na calha do rio Trombetas 
e rio Guaporé, consecutivamente nos estados do Pará e Rondônia. 

Os autores apresentados nesta revisão produziram em diferentes 
tempos e condições de pesquisa. Os textos analisados aqui referem-se à 
apresentação de relatórios de pesquisa, artigos em revistas, artigos em livros, 
dissertações e teses de doutorado, com pesquisas realizadas na Amazônia 
Legal brasileira. A partir das quatro situações selecionadas, tenta-se 
evidenciar diferentes “processos de territorialização” que se autodenominam 
atualmente como quilombola, tendo em vista que o Artigo 68 do ADCT/CF-88 
criou “condições de possibilidade” para a reivindicação identitária. 



 
EMMANUEL DE ALMEIDA FARIAS JÚNIOR 

 

ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                35 

Assim, pode-se analisar tais dinâmicas identitárias a partir da noção de 
“grupos étnicos”, tal como define Fredrik Barth (2000), por se tratar de 
“novas etnias” conforme Almeida (2011). Para Barth (2000), um “grupo 
étnico” é uma categoria de autoidentificação, que é utilizada pelos próprios 
agentes sociais e têm, portanto, a característica de organizar a interação entre 
as pessoas. O autor argumenta que a fronteira étnica entre “grupos étnicos” 
é uma construção social, que é mantida por meio de processos de identificação 
e diferenciação. Essas fronteiras podem ser fluidas e podem mudar ao longo 
do tempo, dependendo das relações entre os grupos. 

O debate em torno das chamadas “novas etnias” foi observado por John 
Hutchinon e Antony d. Smith (1996), que argumentam que se por um lado 
encontramos etnias duráveis algumas delas de fato o rastreamento de suas 
origens pode evidenciar vários séculos, por outro lado, observamos o 
surgimento de novas etnias com a dissolução de antigas, bem como as muitas 
transformações da cultura que as etnias existentes foram submetidas. 

MOCAMBEIROS DO RIO TROMBETAS3 

Os quilombos ou Mocambos de Oriximiná, segundo relatos de 
cientistas, viajantes e missionários, analisados por Acevedo Marin e Castro 
(1998) O'Dwyer (1999a, 1999b, 2001,2002, 2006), Funes (2023) e Farias 
Júnior (2004, 2016, 2019), demonstram que estes se constituíram a partir de 
escravizados fugidos das fazendas de cacau e gado da região de Santarém e 
Óbidos, ambos no estado do Pará. Os primeiros quilombos que se têm 
registros são os de Inferno e Cipotema, localizados no rio Curuá, estes foram 
destruídos por uma expedição punitiva em 1812. Outro quilombo que se tem 
informação é o de Trombetas. 

Segundo Acevedo Marin e Castro (1998), o termo quilombo, “quanto 
categoria histórica detém um significado de resistência e de autodefinição do 
grupo diante da ordem escravista” e o termo mocambo, era utilizada no 
século XIX por governadores e pelo policiamento, onde esta “denominação 
ficou impregnada de qualificações negativas, lugar onde reuniam-se 
criminosos, desertores e preguiçosos pela sociedade escravista” (Acevedo 
Marin e Castro, 1998, p. 28). 

                                                        
3 Para saber mais: Mapeamento social como instrumento de gestão territorial contra o 
desmatamento e a devastação: processo de capacitação de povos e comunidades tradicionais. 
Quilombolas de Cachoeira Porteira, Alto Trombetas, Oriximiná – PA, 18 / coordenação geral 
do projeto, Alfredo Wagner Berno de Almeida, Rosa Elizabeth Acevedo Marin; equipe de 
pesquisa, Emmanuel de Almeida Farias Júnior. et al. – Manaus: UEA Edições, 2014 
http://novacartografiasocial.com.br/download/18-quilombolas-de-cachoeira-porteira-
alto-trombetas-oriximina-pa/  

http://novacartografiasocial.com.br/download/18-quilombolas-de-cachoeira-porteira-alto-trombetas-oriximina-pa/
http://novacartografiasocial.com.br/download/18-quilombolas-de-cachoeira-porteira-alto-trombetas-oriximina-pa/


 
QUILOMBO, QUILOMBOLA, CALHAMBOLA, MOCAMBO OU MOCAMBEIRO: 

POSSIBILIDADES ETNOGRÁFICAS PARA A AMAZÔNIA 

 

 
 
ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                36 
 

Os descendentes dos escravizados trazidos para trabalhar nas fazendas 
de cacau e gado de Óbidos e Santarém, que no processo de fuga ocuparam os 
rios Trombetas, Erepecuru e Cuminã, atualmente, estão organizados, 
politicamente, como “remanescentes de quilombo” como analisa Acevedo 
Marin e Castro (1998). Localmente, utilizam a designação “filhos do rio” para 
se referirem aos direitos territoriais diante das inúmeras tentativas de 
desapropriação ao longo de décadas. 

A construção de “territorialidades específicas” dos quilombolas está 
ligada ao “tempo das cachoeiras”, quando ainda estavam fugindo das 
sucessivas expedições punitivas e a descida para as “águas mansas” após a 
abolição, como averigua Acevedo Marin e Castro (1998). Hoje em dia, ainda 
são feitas referências à escravidão, ao “tempo das candeias”. 

Como observa Funes (2023), as fugas individuais ou coletivas eram 
realizadas no período de festas que coincidiam com as cheias dos rios. 
Segundo o autor, “os registros de fugas publicadas no jornal Baixo Amazonas 
apontam para essa evidência...” (Funes, 2023, p. 140). “Tempo de festas, 
tempo de cheias, tempo da castanha – era tempo da fuga” (Funes, 2023, p. 
140). 

Organizados através de uma identidade que rememora o “Tempo das 
Candeias” ou o “Tempo das cachoeiras”, eles se identificam e são 
identificados como “quilombolas”, que além de ser uma categoria jurídica, é 
um instrumento político, que orienta a ação política, da qual articulam esta 
identidade na reivindicação de seus direitos. Os “negros do Trombetas”, 
tiveram que “recriar formas de rebeldia e estratégias de luta”, a fim de manter 
seu território e frear o processo de invasão de suas terras, segundo Acevedo 
Marin e Castro (1998), os agentes externos que atuam, ou atuaram na área, 
são: JARI, PETROBRAS, Andrade Gutierrez, Mineração Rio do Norte, Instituto 
Brasileiro de Desenvolvimento Florestal (IBDF)/ Instituto Brasileiro do Meio 
Ambiente e dos Recursos Naturais Renováveis (IBAMA), Batalhão de 
Engenharia de Construção (BEC), ENGERIO e ALCOA. 

As lutas dos quilombolas de Oriximiná remontam, segundo Acevedo 
Marin e Castro (1998), a três momentos na história dos “negros do 
Trombetas”: a época das fugas, em busca da libertação do julgo do senhor de 
escravizados; o tempo dos patrões, para a exploração das castanhas e outros 
produtos da floresta; e a chegada do grande capital ligado ao mercado 
internacional visando o lucro com a extração de recursos minerais, com a 
instalação da Mineração Rio do Norte (MRN), em 1974. 



 
EMMANUEL DE ALMEIDA FARIAS JÚNIOR 

 

ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                37 

A formação das unidades sociais, atualmente autodefinidas como 
quilombo dos rios Trombetas e Erepecuru, elaboraram uma série de 
narrativas que organiza as territorialidades específicas e o uso dos recursos 
naturais. Segundo O’Dwyer (2001), no caso do Erepecuru tais narrativas 
foram designadas como “história dos princípios”, pelo senhor Joaquim Lima, 
narrando sobre o “barracão de pedra” e a “cobra grande”. 

No caso do Trombetas, tais narrativas míticas abrangem um panteão de 
personagens como Nego Basílio, Pretinho do Porão, Manuel da Praia do Abuí, 
Sacaca Balduino, dentre outros. Tais narrativas contam como usar os recursos 
naturais, no caso da Praia do Abuí, ou mesmo os limites territoriais como o 
Pretinho do Porão, ou ainda quem poderia livrar a pessoa, caso ela se metesse 
em alguma enrascada quebrando alguma interdição, como no caso do Sacaca 
Balduino. 

Para O’Dwyer, “a sequência inicial da história dos princípios menciona 
um tempo histórico, o início do século XIX, em que ocorrem as fugas de 
escravizados para o Trombetas, com a formação dos quilombos” (O'Dwyer, 
2001, p. 199). O interflúvio Trombetas-Erepecuru foi estratégico para a 
constituição de rotas de fuga e dos “quilombos” na região. 

A DESAGREGAÇÃO DAS GRANDES PLANTAÇÕES NO MARANHÃO4 

Almeida (1996, 1998a, 1998b, 2002, 2006) chama a atenção no 
Maranhão para as designadas “Terras de Preto” e a sua multiplicidade. O 
autor destaca que a dificuldade enfrentada pelos trabalhos de pesquisa 
realizados juntos às denominadas “comunidades negras rurais”, está na 
autoevidência que envolve o significado de quilombo. “Se percebe o quilombo 
menos como um conceito, sociologicamente construído, do que através de 
uma definição jurídico-formal historicamente cristalizada” (Almeida, 1996, 
p. 11). 

No Maranhão, percebe Almeida (1996), com a repressão dos chamados 
“balaios”, o governo provincial passou a reorganizar o sistema escravocrata, 
reeditando leis e consultas como a do Conselho Ultramarino de 1740, a fim de 
garantir a continuidade das plantations de cana-de-açúcar e algodão. Como 
observa também o autor (Idem) tais leis provinciais foram reeditadas com 
“severidade, intensificando os aparatos repressivos”. 

                                                        
4 Para saber mais: Projeto Nova Cartografia Social da Amazônia. Série: Movimentos sociais, 
identidade coletiva e conflitos (FASCÍCULO 10). Quilombolas atingidos pela Base Espacial de 
Alcântara. São Luís, setembro, 2007. http://novacartografiasocial.com.br/download/10-
quilombolas-atingidos-pela-base-espacial-de-alcantara-maranhao/  

http://novacartografiasocial.com.br/download/10-quilombolas-atingidos-pela-base-espacial-de-alcantara-maranhao/
http://novacartografiasocial.com.br/download/10-quilombolas-atingidos-pela-base-espacial-de-alcantara-maranhao/


 
QUILOMBO, QUILOMBOLA, CALHAMBOLA, MOCAMBO OU MOCAMBEIRO: 

POSSIBILIDADES ETNOGRÁFICAS PARA A AMAZÔNIA 

 

 
 
ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                38 
 

[...] quando o impacto da queda do preço dos produtos, no caso 
do algodão e da cana-de-açúcar, foi tão grande que alguns 
engenhos centrais foram completamente desmontados e 
abandonados pelos grandes proprietários, e as terras, doadas 
aos ex-escravos ou por eles ocupadas de maneira efetiva [...] 
(Almeida, 2002, p. 63) 

Para além dessas situações, o autor menciona aquelas situações sociais 
historicamente reconhecidas por terem recebido a terra por serviços 
guerreiros prestados contra quilombos, aquelas em que os ex-escravizados 
compraram terras, aquelas que herdaram terras, aquelas situações registrada 
de expulsão de religiosos, com a permanência da terra dos escravizados – 
conhecidas hoje como “terras de santo” e aquelas em que quem abandonou a 
terra foram os fazendeiros devido à queda do preço do algodão e açúcar. 
Segundo Almeida, 

A extensão deste abandono foi de tal ordem que em algumas regiões, 
como Alcântara (MA), registra-se que os grandes proprietários 
levaram madeiras de lei, portas, janelas, ornamentos de pórticos, 
peças de reparo, engradamentos e telhas das casas-grandes e 
sobrados, além de venderem toda a maquinaria dos engenhos. 
Verifica-se assim, que vários centros de povoados quilombolas 
acham-se localizados próximos às ruínas destas edificações 
senhoriais (Almeida, 2002, p. 63). 

Existe uma pluralidade de situações sociais que, para efeitos legais, 
passaram a se autodefinir “remanescentes de quilombo”. Observa Almeida 
(2002), que podemos nos referir às “terras de santo”, “terras de herança”, 
“terras de santa”, “terras de índio” e “terras de preto”, como também as 
doações, concessões e aquisições de terras. Segundo Almeida (2002), é 
necessária uma ruptura com a legislação colonial que frigorificou o quilombo 
como isolado e longe do domínio colonial. 

Para Almeida (2002, p. 61), assinala que: 1. houve escravos que não 
fugiram e permaneceram autônomos dentro da grande propriedade, após a 
derrocada das platations; 2. houve o que sonhou fugir, mas não conseguiu 
fazê-lo; 3. houve o que fugiu e foi recapturado; 4. houve o que não pode fugir, 
porque ajudou os outros a fugir e seu papel era ficar. Todas essas situações 
sociais “se reportavam direta ou indiretamente aos quilombos” (Almeida, 
2002, 61-62). 

As histórias de vida podem não estar pautadas pela fuga, mas pelo 
aquilombamento da casa-grande, das áreas vizinhas às plantations – e não o 
isolamento imaginado pelo senso comum. Reflete Almeida que as “terras de 
preto emergem com a desagregação da plantação açucareira, significando a 



 
EMMANUEL DE ALMEIDA FARIAS JÚNIOR 

 

ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                39 

autonomia do grupo face à direção imprimida pela plantation” (Almeida, 
1996, p. 18). 

Esse momento é chave para a compreensão das “terras de preto” no 
Maranhão. A desagregação das plantations de cana-de-açúcar e algodão 
permitiu condições de possibilidade para a autonomia produtiva dos 
escravizados dentro da própria fazenda. De acordo com Almeida (1996), com 
a desagregação das plantations, quem foge são os “donos de terra” que não 
tinham mais condições de manter a produção e o sistema escravocrata. Assim, 
“a autonomia que caracterizava o quilombo, passa agora a caracterizar a 
senzala numa situação de crise do algodão que reduz o poder de coerção dos 
grandes proprietários e os obriga a fazer concessões aos escravos para tentar 
escapar à ruína […]” (Almeida, 1996, p. 18). 

A DESAGREGAÇÃO DA EMPRESA MINERAL NO VALE DO GUAPORÉ5 

Tal como registrado em Alcântara (MA), o mesmo se passou em Vila 
Bela da Santíssima Trindade (MT) e na região aurífera do Mato Grosso. O 
historiador Marco Antônio Domingues Teixeira (1997, 2004), na sua 
dissertação intitulada “Dos campos d’ouro à cidade das ruínas. Grandeza e 
decadência da colonização portuguesa no vale do Guaporé. Séculos XVIII e 
XIX” (1997) analisa a decadência das lavras de ouro no Vale do Guaporé. 

A ação “bandeirante” percorreu o sertão na busca de riquezas variadas 
e terras, expandindo, assim, o território de domínio português. Algumas 
empresas buscavam as chamadas “drogas do sertão”, outras buscavam 
pedras preciosas e ouro. Em todos os casos, observa-se a mesma prática: 
extermínio dos indígenas, utilização da força de trabalho escrava e saque dos 
recursos naturais. 

Segundo Teixeira (2004, p. 67), “a posse portuguesa do Vale do Guaporé 
foi confirmada com a assinatura do Tratado de Madri, em 1750. Entretanto, as 
páreas de exploração aurífera já vinham sendo trabalhadas desde a década de 

                                                        
5 Para saber mais: Mapeamento social como instrumento de gestão territorial contra o 
desmatamento e a devastação: processo de capacitação de povos e comunidades tradicionais. 
Quilombolas do Forte Príncipe da Beira Vale do Guaporé, Costa Marques, RO, 10 / 
coordenação do projeto, Alfredo Wagner Berno de Almeida; Emmanuel de Almeida Farias 
Júnior. – Manaus: UEA Edições, 2014. 
http://novacartografiasocial.com.br/download/10-quilombolas-do-forte-principe-da-
beira-vale-do-guapore-costa-marques-ro/  
Nova Cartografia Social da Amazônia. Quilombolas de Santa Fé – Costa Marques, RO 
(FASCÍCULO 34). Coordenador, Alfredo Wagner Berno de Almeida – Manaus: Projeto Nova 
Cartografia Social da Amazônia / UEA Edições, 2009. 
http://novacartografiasocial.com.br/download/34-comunidade-quilombola-de-santa-fe-
do-guapore-costa-marques-ro/  

http://novacartografiasocial.com.br/download/10-quilombolas-do-forte-principe-da-beira-vale-do-guapore-costa-marques-ro/
http://novacartografiasocial.com.br/download/10-quilombolas-do-forte-principe-da-beira-vale-do-guapore-costa-marques-ro/
http://novacartografiasocial.com.br/download/34-comunidade-quilombola-de-santa-fe-do-guapore-costa-marques-ro/
http://novacartografiasocial.com.br/download/34-comunidade-quilombola-de-santa-fe-do-guapore-costa-marques-ro/


 
QUILOMBO, QUILOMBOLA, CALHAMBOLA, MOCAMBO OU MOCAMBEIRO: 

POSSIBILIDADES ETNOGRÁFICAS PARA A AMAZÔNIA 

 

 
 
ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                40 
 

1730 pelos mineiros de Cuiabá e São Paulo”. De acordo ainda com o autor, foi 
a decadência da produção aurífera da região de Cuiabá que possibilitou a 
expansão das áreas mineráveis para o Vale do Guaporé. 

A ampliação da colônia portuguesa se consolidou, quando em 1748 foi 
criada a Província do Mato Grosso, desmembrada de São Paulo. No mesmo 
ano, foi criada também a Província do Amazonas, separando-se do Pará. O 1º. 
Capitão-General da Capitania do Mato Grosso foi Dom Antônio Rolim de 
Moura. Visando a consolidação da nova Capitania, foi fundada em 1752, Vila 
Bela, na margem do rio Guaporé, segundo o ato de instalação: 

Juntos os bons e povo destas minas, em dia de São José, de tarde, em 
uma casa que se armou, coberta de toldos, no lugar da praça, se fez o 
ato da ereção da vila, levantando-se também pelourinho, abrindo-se 
o primeiro pelouro, dando-se posse aos vereadores e aos oficiais da 
milícia (Anal de Vila Bela desde o primeiro descobrimento do Sertão 
do Mato Grosso no ano de 1734 apud Amado e Anzai, 2006, p. 51). 

A leitura dos anais de Vila Bela e os registros de bandeiras e expedições 
de captura e punitivas evidencia o Vale do Guaporé como uma região 
escravocrata. A “febre do ouro” e de pedras preciosas deslocou para o sertão 
os chamados “bandeirantes”, vassalos da coroa portuguesa, para a lida nas 
lavras faisqueiras e minas foi trazida a força de trabalho escrava negra. 

Os registros referentes à movimentação dessa força de trabalho escrava 
podem ser consultados na compilação elaborada por Janaína Amado e Leny 
Caseli Anzai (2006), dos Anais de Vila Bela, referente aos anos de 1734 a 1789. 
Nestes registros podem ser constatadas dezenas de passagens sobre os 
escravizados negros e povos indígenas na Região de Vila Bela. 

As faisqueiras e as minas de ouro movimentaram as fronteiras do sertão 
rumo à foz do rio Guaporé. Juntamente com a exploração do ouro, os 
“bandeirantes” fundaram cidades e fortalezas com a força de trabalho 
escrava. Os escravizados negros estavam localizados em todos os níveis da 
vida econômica: eram mineradores, lidavam com as criações de gado bovino 
e nas pequenas iniciativas agrícolas. Realizavam, ainda, trabalhos 
relacionados à coleta das chamadas “drogas do sertão”, à caça e à pesca. 

Uma série de iniciativas do governo dinástico português garantiu a 
colonização e efetiva consolidação das fronteiras a Oeste. Tais iniciativas da 
administração colonial consistiam desde o abastecimento com gêneros 
manufaturados ao perdão de dívidas devido à compra de escravizados negros, 
como evidencia o Anal de Vila Bela de 1759, 



 
EMMANUEL DE ALMEIDA FARIAS JÚNIOR 

 

ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                41 

socorreu Deus a este povo com novos meios para comprar o 
necessário, porque chegou da Corte uma mercê real, pela qual o nosso 
benigníssimo rei houve por perdoado ao povo do distrito desta vila o 
tributo das captações dos escravos, forros e ofícios, por tempo de dez 
anos; e outra mercê, o indulto pelo mesmo tempo, para que nenhuma 
pessoa deste distrito possa ser executada por dívidas contraída fora 
dele (Anal de Vila Bela do ano de 1759 apud Amado e Anzai, 2006, p. 
72). 

A escravidão negra no vale do Guaporé não se restringia à vida 
econômica. Os escravizados negros foram utilizados em forças militares a fim 
de guerrear contra os vizinhos castelhanos, que também disputavam os 
territórios de fronteira. 

Desta forma, o ofício datado de 31 de maio de 1763, enviado pelo 
governador da capitania de Mato Grosso, Antônio Rolim de Moura Tavares, 
ao secretário de estado da Marinha e Ultramar, Francisco Xavier de Mendonça 
Furtado, narrou o ataque castelhano no rio Guaporé, ocorrido no dia 14 de 
Abril de 1763. Assim, de acordo com a Notícia de 1771, em 24 de abril do mesmo 
ano se formou a Companhia dos Pardos, Índios e Pretos. 

Para além dos relatos de conflitos envolvendo portugueses e espanhóis, 
são também diversos os relatos de fugas de escravizados negros para o 
interior das matas e rios, formando quilombos e criando formas de 
sociabilidades. São diversas, também, as bandeiras e expedições punitivas 
enviadas para combater e destruir os quilombos. 

A fuga não foi a única estratégia de resistência à escravidão. No Vale do 
Guaporé, registra-se também o assassinato de donos de escravizados. Para 
exemplificar tais processos sociais de resistência, podemos nos referir ao 
ofício datado de 05 de abril de 1773, assinado pelo governador da capitania de 
Mato Grosso, Luis de Albuquerque de Melo Pereira e Cáceres, ao secretário de 
estado da Marinha e Ultramar, Martinho de Melo e Castro, comunicando o 
assassinato de Manoel José Pinto pelos seus escravizados. 

Os quilombos estavam localizados tanto do lado português, quanto do 
lado castelhano. São inúmeros os esforços dos administradores coloniais para 
que os representantes da Coroa de Castela restituíssem os escravizados que se 
encontravam em território espanhol. Tais iniciativas administrativas estão 
explicitadas no ofício datado de 05 de setembro de 1754. 

Conforme levantamento de fontes documentais, pude coligir ofícios 
trocados entre agentes coloniais da Coroa Portuguesa, como também com 
espanhóis. Tais ofícios referem-se aos seguintes anos: 1769, 1773, 1777, 1778, 
1781, 1782, 1789, 1791 e 1793. Tal levantamento foi realizado no banco de 
dados do Projeto Resgate/Centro de Memória Digital-UNB. Todos relatam 
fugas de escravizados para os domínios espanhóis.  



 
QUILOMBO, QUILOMBOLA, CALHAMBOLA, MOCAMBO OU MOCAMBEIRO: 

POSSIBILIDADES ETNOGRÁFICAS PARA A AMAZÔNIA 

 

 
 
ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                42 
 

A fuga de escravizados e a formação de quilombos preocupavam os 
administradores coloniais de Vila Bela. A fuga para os domínios castelhanos 
dificultava a recaptura e impedia a realização de expedições punitivas. Desta 
forma, em 20 de Dezembro de 1777, oficiais da Câmara de Vila Bela 
escreveram à rainha D. Maria para que ela intercedesse junto aos castelhanos 
a recaptura dos escravizados fugidos, quando estes estivessem em seus 
domínios, da qual poderiam ser presos e remetidos, ou então, os proprietários 
tivessem liberdade e passaporte para persegui-los seja em domínio luso ou 
castelhano. 

O combate aos quilombos está relatado em diários de expedições 
punitivas e bandeiras. O ofício datado de 05 de novembro, do governador da 
capitania de Mato Grosso, Luis Pinto de Sousa Coutinho, noticia a “inteira 
destruição de hum grande quilombo de negros, que desde o princípio desta 
capitania se tinha formado” [sic], ao secretário de estado da Marinha e 
Ultramar, Francisco Xavier de Mendonça Furtado. Esse quilombo era o do 
Piolho. Tal descrição possibilita vistas sobre a organização social do quilombo 
e seus modos de vida. 

De acordo com os Anais de Vila Bela de 1770, em 27 de junho, partiu a 
Companhia especificamente montada para atacar o quilombo do Piolho. 
Segundo notícias, esse quilombo localizava-se nas proximidades do rio 
Galera, afluente do rio Guaporé. No dia 22 chegaram ao quilombo e abriram 
fogo, a maioria dos quilombolas conseguiu fugir do ataque. Consoante o 
referido documento, as unidades residenciais do quilombo estavam dispersas 
umas das outras em diferentes partes. 

Seguindo os soldados as trilhas, foram abalroando em várias malocas 
daqueles inimigos, dos quais alguns se puseram em resistência, de 
forma que os soldados, em sua necessária defesa, se viram obrigados 
a fazerem-lhe tiro para salvarem as suas vidas. Sendo os encontros 
muitos, e muitas as resistências, não houve da nossa parte perigo 
algum de vida. Da parte daqueles infiéis morreram a tiro nove, dos 
quais foram apresentadas ao Senado 18 orelhas (Anal de Vila Bela do 
ano de 1770 apud Amado e Anzai, 2006, p. 139). 

As narrativas sobre a destruição do quilombo explicitam requinte de 
crueldades. A ordem desta Companhia era para destruir o quilombo. Quanto 
aos mortos, cortavam-lhes suas orelhas. Os sobreviventes eram reintegrados 
ao sistema escravista e ao trabalho nas minas de ouro e diamante. Evidencia, 
ainda, o referido documento, as estatísticas da destruição são as seguintes: 

 



 
EMMANUEL DE ALMEIDA FARIAS JÚNIOR 

 

ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                43 

Compunha-se esse quilombo de 69 pessoas de gentio Guiné, entre 
machos e fêmeas, dos quais vieram acorrentados e presos 41, e nove 
mortos; perfazem cinquenta; e os 37 que faltam, para o total de 
escravos, ficaram desavorados pelos matos. Achavam-se no mesmo 
quilombo trinta e tantas índias, que os tais negros tinham apanhado 
no sertão, onde matavam os machos e traziam as fêmeas para delas 
usar como de mulheres próprias (Anal de Vila Bela do ano de 1770 apud 
Amado e Anzai, 2006, p. 139). 

De acordo com esta fonte, o quilombo do Piolho tinha rei e rainha. O rei 
tinha falecido. A rainha, seu nome era Tereza, da nação Benguela, tinha sido 
escravizada pelo capitão Timóteo Pereira Gomes. Tereza reinava soberana no 
quilombo, com firmeza e rigor. De acordo com a fonte histórica, a rainha 
Tereza, 

[...] governava esse quilombo a modo de parlamento, tendo para o 
conselho uma casa destinada, para a qual, em dias assinalados de 
todas as semanas, entravam os deputados, sendo o de maior 
autoridade, tido por conselheiro, José Piolho, escravo da herança do 
defunto Antônio Pacheco de Morais. Isso faziam, tanto que eram 
chamados pela rainha, que era a que presidia e que naquele negral 
Senado se assentava, e se executavam à risca, sem apelação nem 
agravo (Anais de Vila Bela do ano de 1770 apud Amado e Anzai, 2006, 
p. 140). 

A imagem retratada de Piolho era de certa forma mística, portadora de 
mistérios e mandingas. Conforme os Anais de 1770, José Piolho tinha sido rei 
em um quilombo que foi destruído no Rio de Janeiro. “Este era fiado nas 
mandingas com que o diabo o trouxe sempre enganado, foi um dos que 
resistiu, isso depois de algumas ciladas que fez aos soldados. Por isso, acabou 
a vida diabolicamente: a violência de um tiro que lhe empregaram no corpo” 
(Anal de Vila Bela do ano de 1770 apud Amado e Anzai, 2006, p. 140). 

A rainha Tereza ordenou que os quilombolas pegassem em armas para 
resistir ao ataque. “Alguns de seus súditos assim o fizeram, acudindo à voz e 
pegando em armas; mas não puderam usar delas pela força que viram contra 
si” (Anal de Vila Bela do ano de 1770 apud Amado e Anzai, 2006, p. 140). Dessa 
forma, se refugiaram no mato, a rainha Tereza foi conduzida por José Cavalo, 
capitão-mor do quilombo “entre os mais tidos por mais valoroso” (Anal de 
Vila Bela do ano de 1770 apud Amado e Anzai, 2006, p. 140). Os negros e índios 
do quilombo estavam armados, uns com armas de fogo, outros com arcos e 
flechas. 

As roupas eram fabricadas no próprio quilombo, da qual havia duas 
tendas de ferreiro, onde consertavam suas ferramentas. O quilombo 
estabelecido provinha também todo o alimento necessário para a alimentação 
e, provavelmente, para a comercialização em circuitos locais, como observa, 
anos mais tarde, Francisco Pedro Mello, em 1795. 



 
QUILOMBO, QUILOMBOLA, CALHAMBOLA, MOCAMBO OU MOCAMBEIRO: 

POSSIBILIDADES ETNOGRÁFICAS PARA A AMAZÔNIA 

 

 
 
ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                44 
 

Durante o ataque de 1770, a rainha Tereza foi capturada,  

Posta aí em prisão, pá vista de todos aqueles a quem governou naquele 
reino, lhe diziam estas palavras injuriosas, de forma que, 
envergonhada, se pôs muda ou, para melhor dizer, amuada. Em 
poucos dias expirou de pasmo. Morta ela, se lhe cortou a cabeça e se 
pôs no meio da praça daquele quilombo, em um alto poste, onde ficou 
para memória e exemplo dos que a vissem (Anais de Vila Bela do ano 
de 1770 apud Amado e Anzai, 2006, p. 140). 

Os quilombolas, que conseguiram fugir ao ataque, reconstruíram o 
quilombo. Tanto que o quilombo do Piolho foi novamente atacado em 1795, 
conforme notícia o ofício datado de 30 de dezembro de 1795. Tal ofício dava 
conta da Diligência comandada pelos alferes da Companhia de Dragões, 
Francisco Pedro de Melo, comandante da povoação de Casalvasco, destruição 
do quilombo do Piolho e da continuidade do trabalho de localização de outros 
quilombos.  

Roquette-Pinto (1917) transcreve o Diário da Diligência ordenada pelo 
governador da capitania de Mato Grosso, João d’Albuquerque de Mello Pereira 
e Cáceres, em 1795. De acordo com o referido Diário, a fuga de escravizados e 
a formação de quilombos ainda incomodavam o governo colonial, marcado 
pela decadência das minas de ouro.  

Segundo João d’Albuquerque de Melo Pereira e Cáceres, “além da 
decadência actual das minas de Matto Grosso, experimentam os mineiros, e 
mais moradores desta Capitania a perda, e damno da fuga de muitos escravos 
que tranquilamente existiam aquilombados” [sic] (Cáceres apud Roquette-
Pinto, 1917, p. 09). 

De acordo com o Diário da Diligência, saiu a Bandeira no dia 7 de maio 
de 1795. Os bandeirantes escolheram como ponto de partida, áreas já 
conhecidas como refúgio de quilombolas. Como, por exemplo, o antigo 
quilombo do Piolho. 

No dia 19 de junho, a bandeira chegou à área do antigo quilombo do 
Piolho, com trinta e nove homens armados. Seguiram os rastros e 
encontraram três índios, um negro e um “caboré”, designação utilizada para 
classificar filhos de negros com indígenas. Um indígena conseguiu escapar e 
avisou os outros no quilombo. Neste dia, foram capturados três negros e mais 
trinta e duas pessoas, entre índios e “caborés”. Segundo informações, 
faltavam ainda dezesseis pessoas do quilombo. 

A Bandeira perseguiu os quilombolas fugidos por todos os córregos e 
esconderijos nas proximidades, capturou no total cinquenta e quatro 



 
EMMANUEL DE ALMEIDA FARIAS JÚNIOR 

 

ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                45 

quilombolas. Segundo o comandante da Bandeira, o alferes da Companhia de 
Dragões Francisco Pedro de Mello, 

O Quilombo do Piolho que deu este nome ao rio em que está situado, 
foi atacado e destruido haverá 25 annos, pelo Sargento-Mór João 
Leme do Prado, onde aprehendeu numerosa escravatura, ficando 
naquelle lugar, ainda muitos 'escravos escondidos pelos mattos, que 
pela auzenciad'aquella Bandeira se tornaram a estabelecer nas 
vezinhanças do antigo lugar. 

Destes escravos novamente aquilombados morreram muitos, huns de 
velhice e outros ás mãos do gentio Cabixês, com quem tinham 
continuada guerra, afim de lhe furtarem as mulheres, das quaes 
houveram, os filhos Caborés, que mostra a relação. 

Destes escravos só se acharam seis vivos prezentemente, os quaes 
eram os regentes, padres, medicos, pais e avós do pequeno povo que 
formava o actual Quilombo, situado em hum bellissimo terreno muito 
superior, tanto na qualidade das terras, como nas altas e frondosas 
mattarias, as excellentes, e actualmente cultivadas margens dos rios 
Galera, Sararé e Guaporé: abundante de caça, e o rio de muito peixe, 
cujo rio é da mesma grandeza do Rio Branco. 

A Bandeira achou no Quilombo grandes plantações de milho, feijão, 
favas, mandiocas, manduin, batatas, caraz, e outras raizes, assim 
como muitas bananas, ananazes, abobras, fumo, gallinhas e algodão 
de que faziam panos grossos e fortíssimos com que se cobriam [sic] 
(Mello apud Roquette–Pinto, 1917, p. 14). 

 A Bandeira avança, encontra outros quilombos e outras paragens 
antigas de quilombolas. A leitura do diário vai evidenciando as relações sociais 
adstritas ao quilombo, este como um espaço multicultural e autônomo em 
relação aos centros urbanos. Contudo, não se tratavam de espaços isolados. 
Mantinham constante relação com os povos indígenas da região, seja através 
de alianças políticas, seja através do rapto de mulheres. 

Os quilombos continuaram a ser duramente combatidos ao passo que 
aumentavam as adesões às ideias de fuga pelos escravizados cativos. Os 
quilombolas que se arriscavam a negociar nos centros urbanos exerciam um 
papel social de guias para os novos fugitivos. Como observou o alferes da 
Companhia de Dragões Francisco Pedro de Mello, os quilombolas que vinham 
negociar na vila, “vinham não só a comprar, o que necessitavam, mais a 
convidar para fuga, e para o seu Quilombo outros alheios” (Mello apud 
Roquette–Pinto, 1917, p. 16). 

Tais relações com os centros urbanos, próximos aos quilombos, já 
foram mostradas antes. Tavares Bastos (1866) viajou pela Amazônia na 
segunda metade do século XIX, 1863-64, (a fim de realizar um estudo sobre o 
comércio e navegação na região). Nesta viagem, observou que os 



 
QUILOMBO, QUILOMBOLA, CALHAMBOLA, MOCAMBO OU MOCAMBEIRO: 

POSSIBILIDADES ETNOGRÁFICAS PARA A AMAZÔNIA 

 

 
 
ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                46 
 

“mocambeiros” do rio Trombetas e afluentes vendiam seus produtos 
agrícolas e extrativos para “regatões”, como também às escondidas no porto 
da cidade de Óbidos. Tais descrições rompem com a noção de isolamento 
geográfico dos quilombos. 

De acordo com Teixeira (2004), as péssimas condições de saúde e de 
trabalho nas minas levavam ao rápido esgotamento dos trabalhadores, o que 
demandava um maior fluxo de escravizados. A mineração como forma de 
atração dos interesses do governo colonial durou até final do século XVIII. 
Descreve o autor que “ao longo do século XIX a mineração ainda era praticada, 
de forma quase doméstica pelos habitantes da região” (2004, p. 88). 

Assim, segundo o jornalista Matias Mendes, “senhores de escravos, 
muitos deles empobrecidos pela escassez do minério aurífero, retornaram às 
regiões litorâneas […] alguns até abandonando seus escravos na região 
inóspita” (1999, p. 83). Estes, agora livres, se dedicaram a atividades 
extrativistas como a poaia e a extração do látex, formando um campesinato 
negro livre ao longo das margens do Guaporé. 

DO RIO DOS PRETOS AO QUILOMBO DO TAMBOR6 

No final do século XIX e início do século XX, continuavam a chegar 
trabalhadores tanto no rio Negro, como em outros rios do Estado do 
Amazonas. Estes agentes sociais vieram de outras partes do Brasil para 
trabalhar na produção da borracha. A essa altura, o mercado estava sendo 
aquecido pelo desenvolvimento industrial. Tais trabalhadores e suas famílias 
passaram, então, a constituir povoados na região. 

Neste sentido, podemos mencionar as denominadas “comunidades 
negras rurais”, constituídas por ex-escravizados oriundos das plantations do 
nordeste, ou das fazendas de criação, que se deslocaram para outras regiões 
do Brasil. Este deslocamento foi provocado pela própria estrutura fundiária. 

                                                        
6 Para saber mais: Projeto Nova Cartografia Social dos Povos e Comunidades Tradicionais do 
Brasil FASCÍCULO 5 – Ribeirinhos e Quilombolas, Ex-moradores do Parque Nacional do Jaú, 
Novo Airão, Amazonas. Brasília, março 2007 
http://novacartografiasocial.com.br/download/05-ribeirinhos-e-quilombolas-ex-
moradores-do-parque-nacional-do-jau-novo-airao-am/  
Projeto Nova Cartografia Social da Amazônia. Série: Movimentos sociais, identidades 
coletivas e conflitos FASCÍCULO 15 – Quilombolas do Tambor, Parque Nacional do Jaú Novo 
Airão, Amazonas. Manaus, junho 2007. 
http://novacartografiasocial.com.br/download/15-quilombolas-do-tambor-parque-
nacional-do-jau-novo-airao-am/  

http://novacartografiasocial.com.br/download/05-ribeirinhos-e-quilombolas-ex-moradores-do-parque-nacional-do-jau-novo-airao-am/
http://novacartografiasocial.com.br/download/05-ribeirinhos-e-quilombolas-ex-moradores-do-parque-nacional-do-jau-novo-airao-am/
http://novacartografiasocial.com.br/download/15-quilombolas-do-tambor-parque-nacional-do-jau-novo-airao-am/
http://novacartografiasocial.com.br/download/15-quilombolas-do-tambor-parque-nacional-do-jau-novo-airao-am/


 
EMMANUEL DE ALMEIDA FARIAS JÚNIOR 

 

ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                47 

Ou seja, a Lei Imperial nº 3.353, conhecida como Lei Áurea, previa a libertação 
formal dos escravizados, mas não a distribuição da terra. Os latifúndios 
continuaram nas mãos de poucos. Assim, impossibilitados de adquirir terras 
frente à Lei nº 601, de 18 de setembro de 1850, e sem terras para trabalhar, 
famílias inteiras se deslocaram. É neste contexto que se insere o povoado do 
Tambor, no rio Jaú afluente do rio Negro, município de Novo Airão, 
Amazonas. 

O povoado quilombola do Tambor se constitui a partir dos descendentes 
de escravizados vindos de Sergipe, por volta de 1907. Estes “pretos”, como 
eram chamados pelos proprietários e descendentes da empresa extrativista 
que controlava a região, ocuparam inicialmente a região do rio Paunini, que 
ficou posteriormente conhecido como “Rio dos Pretos”. Chegando na região, 
passaram a trabalhar na extração do látex da seringueira, na coleta da 
castanha, além dos trabalhos na agricultura. Contudo, mantinham autonomia 
frente à empresa extrativista. 

A firma Bezerra & Irmãos, estabelecida em 1907, controlou o rio Jaú até 
metade do século XX. De acordo com o documento intitulado “Contrato de 
sociedade mercantil” (1925), a firma Bezerra & Irmãos passou a ser intitulada 
de Bezerra, Irmão & Companhia.   

Como confirma o descendente dos proprietários da empresa 
extrativista, sabemos que o Sr. Jacyntho Almeida foi um dos primeiros a se 
estabelecer no rio Jaú: 

[…] a história desses pretos, que eu tenho conhecimento. Lá o preto, 
porque entrou muitos pretos lá dentro, tinha um que trabalhava ao 
lado da caixa, como é que é… trabalhava com meu tio lá, ele era 
embarcadiço dele lá chamavam pra ele Pedro Lauriano, e fora ele tinha 
outros pretos, tinha o seu Simão, o seu Isídio, vieram de lá eu não sei 
de onde, eu sei que apareceu o Seu Jacinto, esse Jacinto, em 1915 ele 
veio pra lá [...] Então desde esse tempo ficou justamente como o nome 
de “Rio dos Pretos”, quer dizer o rio Paunini entregue a eles e 
ninguém invadiu até hoje [Seu João Bezerra, 81 anos, Novo Airão, 
16/02/08, in memoriam]. 

O rio Paunini passou a ser conhecido como rio dos Pretos. A 
consolidação do território referente ao “Rio dos Pretos” ocorre paralelamente 
ao crescimento da empresa extrativista da família Bezerra. O referido 
território envolve tanto o rio dos Pretos, ou rio Paunini, quanto às áreas 
estabelecidas no rio Jaú referentes ao Sr. Jacyntho, a família do Sr. Isídio, 
como ainda a localidade conhecida como Tambor. 



 
QUILOMBO, QUILOMBOLA, CALHAMBOLA, MOCAMBO OU MOCAMBEIRO: 

POSSIBILIDADES ETNOGRÁFICAS PARA A AMAZÔNIA 

 

 
 
ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                48 
 

Tal como narrou ao historiador Victor Leonard (1999), o descendente 
da família Bezerra7, apontava que as famílias negras que hoje residem no rio 
Jaú, são descendentes do casal Jacyntho Almeida e Dona Leopoldina que 
foram os primeiros. Embora o Sr. Jacyntho Almeida e Dona Leopoldina não 
tiveram filhos biológicos, eles adotaram quatro crianças: Manuel Alves de 
Almeida - pai do Sr. Sebastião de Almeida, ex-presidente da Associação de 
Moradores Remanescentes de Quilombo da Comunidade do Tambor; Manuel 
Brás de Almeida; Claudionor e Samuel. 

A maior parte das famílias é descendente de dois casais: Sr. José Maria 
(sobrinho do Sr. Jacyntho Almeida) e Dona Otilia e Sr. Isídio Caetano e Dona 
Severina. Assim mostraram os ensaios genealógicos realizados com as 
“famílias dos pretos” residentes no rio Jaú, e também com aquelas que foram 
deslocadas compulsoriamente do Jaú, após a criação do Parque Nacional do 
Jaú, em 1980 (Farias Júnior, 2008). Estes ensaios foram realizados 
principalmente com os descendentes do Sr. José Maria. É claro que existem 
ainda as relações de afinidade que também definem as relações sociais e o 
pertencimento.  

O Sr. João Bezerra relata na entrevista que o Sr. Isídio já estava em Airão 
e atribui a exploração do Paunini ao Sr. José Maria. Mas segundo a Dona 
Evangelina, filha do Sr. José Maria, o Paunini foi “dividido” ao meio, sendo 
que seu pai trabalhava de um lado e o Sr. Isídio de outro.  

Contudo, podemos perceber que o Sr. Isídio já estava em Airão, quando 
chega o Sr. José Maria. Dona Maria Benedita, conhecida como Dona Bibi, filha 
do Sr. Isídio Caetano, nos conta o seguinte: 

[…] vieram ele e um companheiro dele, vieram ao reboleo, daqui, 
acolá, queriam matar eles, era de rifle, naquele tempo existia rifle, era 
de pau, eles andavam se escondendo debaixo dos paus, debaixo das 
moitas, então eles contavam isso pra nós, diz que vieram assim, ao 
reboleo. Tinha passagem que eles dormiam embaixo das moitas, 
pedindo a Deus… passavam assim e não viam eles (seus pai e 
companheiros), eles tinham uma oração muito boa. Tinha vezes que 
não dava tempo deles se esconderem, ele (o seu pai, o Sr. Isídio) 
acendia um cigarro e botava na boca, os amigos dele se escondiam 
atrás dele, então eles (os que estavam caçando seu pai) passavam e 
não viam eles, passavam por eles e pensavam que era um toco de pau 
que tava pegando fogo, era o papai fumando, ele contava isso para 
nós, vieram assim os calhambolas, até que chegaram em Manaus, 
desse jeito. 

                                                        
7 Quando realizei pesquisa de campo em Novo Airão, durante os anos de 2007 e 2008. 



 
EMMANUEL DE ALMEIDA FARIAS JÚNIOR 

 

ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                49 

Quando chegaram em Manaus, eles arranjaram um pessoal que 
trabalhava em sorva, cipó, balata, nesse tempo, eles arrumaram esse 
pessoal, ai foram pra trabalhar num igarapé que tem ai no Rio Negro, 
foram trabalhar pra lá, trabalharam um ano lá, diz o papai que não deu 
bem, já foi pra eles arrumarem esse negócio de seringa, souberam que 
tinha esse rio abandonado pra lá, que foi este Jaú, que agora é Parque 
Nacional, foram pra lá, ai foram de terçado, compraram terçado, 
machado, enxada, eles foram pra lá, chegaram lá rummm... Deus o 
livre, os que eles levaram, dos amigos dele, morreram a maior parte 
de Beribéri, uma doença que dá, incha os pés, incha o rosto, quando 
incha os pés é pra morrer, ensinaram pra eles, que mergulhassem no 
fundo, tirassem arreia do fundo do igarapé, foi como escaparam, o 
resto escaparam também [Dona Bibi, 84 anos - Novo Airão, 27/02/08, 
in memoriam]. 

Apesar da falta de consenso entre os depoimentos, os que narram a 
participação do Sr. Isídio, narram como um grande feito a primeira incursão 
dele e do Sr. José Maria ao Paunini. Tal incursão se constitui na subida do rio 
Paunini (posteriormente “Rio dos Pretos”) até a sua cabeceira. Assim, foi 
mantido pelo Sr. José Maria que permaneceu por muito tempo na cabeceira do 
Rio dos Pretos (rio Paunini). 

Dona Maria Benedita relaciona, no entanto, a chegada de seu pai e do 
Sr. José Maria a uma área “inexplorada”, ou seja, era “bruto”. Porém, ela traz 
a discussão para o campo político, para afirmar o seu direito frente ao Estado 
e à unidade de conservação, implantada sobre seus territórios coletivos no 
início da década de 1980. 

Neste momento, já se tinha consolidado o domínio dos denominados 
“pretos” sobre o Rio dos Pretos. As relações, envolvendo a exploração 
econômica do mencionado rio, passavam diretamente pelas famílias 
referidas ao Sr. José Maria e ao Sr. Isídio. Sem as suas autorizações não entrava 
nem a firma Bezerra e nem os “regatões”8 e “patrões” que se estabeleceram 
no rio Jaú após a desagregação da empresa extrativista. 

                                                        
8 Cfe. Farias Júnior (2008, 2013), na literatura dedicada ao processo de exploração da 
Borracha, o denominado “regatão”, comumente lhe atribuem características negativas e 
pejorativas. Encontraremos também registro dessa atividade na legislação pertinente ao 
período colonial, referente à Província do Amazonas. Neste sentido, vamos ter: a Lei 19, de 25 
de novembro de 1953, que “permitte n’esta Província o Commercio de Canoa chamado de 
regatão”; Lei 61, de 25 de agosto de 1856, aprova o Regulamento 4, que “Prohibe o 
commercio denominado de - regatão - n'esta Provincia, sem previa licença das Camaras 
Municipaes das Cidades e Villas, e dos Fiscaes nas demais Freguezias, e estabele regras para 
a matricula das embarcações, e suas tripulações, e inflige multa aos contraventores”; Lei 69, 
de 04 de setembro de 1856, que “Concede aos negociantes das Cidades, Villas e Freguesias 
uma canôa empregada no commercio de regatão, livre de direito”;  Lei 83, de 04 de outubro 
de 1858, que “Derrogando a Lei n. 69 de 4 de Setembro de 1856”; Regulamento 41,  de 08 de 
abril de 1881, que “Reforma os Regulamentos para fiscalização e arrecadação dos impostos 
provinciaes” e a Lei 693, de 11 de junho de 1885, que “Declara que a fiscalização do imposto 



 
QUILOMBO, QUILOMBOLA, CALHAMBOLA, MOCAMBO OU MOCAMBEIRO: 

POSSIBILIDADES ETNOGRÁFICAS PARA A AMAZÔNIA 

 

 
 
ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                50 
 

Conforme Farias Júnior (2008, 2013), a relação “patrão – freguês” era 
reproduzida em níveis variados de interação durante as transações 
comerciais. Tanto os descendentes da família Bezerra se representam como 
“fregueses” da empresa “J.G.Araújo”, quanto os denominados 
“seringueiros” no rio Jaú como “fregueses” da firma da família Bezerra. No 
rio Jaú, a relação social, a qual estava submetida o “freguês”, denominado 
“seringueiro”, estava organizada verticalmente da seguinte forma: 
“freguês” – “patrão” – “exportadores”. O “freguês” estava de toda forma 
submetido à relação de trabalho estabelecida pelas empresas extrativistas 
locais. 

Com a intensificação da produção da borracha, muitos “fregueses” 
passaram a cortar seringa mesmo na época das chuvas, com as estradas 
alagadas, por vezes de canoas, por vezes com água pela cintura. Uma dessas 
famílias era a do Sr. Jacinto, filho do Sr. José Maria e morador do “Rio dos 
Pretos”. Como veremos, sua família ao manter apossamento do terreno 
possuía relativa autonomia produtiva em relação aos outros moradores do rio 
Jaú: 

[…] aquele lá era o Rio dos Pretos, eles não entravam lá não, que 
sabiam que lá era nosso, na teimavam de entrar não, só ia a gente lá, 
porque para cá, naquele tempo, para aí para o Alto Jaú, era pouca gente 
que plantava roça, era só na seringa, de inverno a verão, aí faltava 
farinha, eles sabiam que lá tinha, aí eles iam lá para comprar um tanto 
de farinha, dois, até o patrão chegar, iam bater lá onde nós 
morávamos [Seu Jacinto, 74 anos – 1º tesoureiro da Associação de 
Moradores Remanescentes de Quilombo da Comunidade do Tambor – 
Novo Airão, 19/02/08, in memoriam]. 

Conta-nos o Sr. Jacinto, mais conhecido como seu Jaço (filho do Sr. José 
Maria), que o Sr. Isídio entrou no igarapé Paunini junto com o Sr. José Maria 
e, quando lá se estabeleceram, passaram a explorar lados opostos do igarapé. 
O Sr. José Maria trabalhava com borracha e o Sr. Isídio com castanha. No 
entanto, a família do Sr. Jaço não fazia parte dos “fregueses” da família 
Bezerra. Ao contrário, o Sr. Isídio mantinha relações comerciais com a firma 
“Bezerra & Irmãos” antes de ir trabalhar no igarapé Paunini. 

De acordo com os outros filhos do Sr. José Maria e de Dona Otilia, “não 
tinha esse negócio de patrão, nem nada não, ele mesmo comprava a 
mercadoria, comprava a mercadoria de muito, muito mesmo, não tinha 

                                                        
sobre regatões será exercida pelas auctoridades policiaes”. Tal legislação pode ser consultada 
in: Governo do Amazonas - Secretaria de Cultura. Documentos da Província do Amazonas: 
legislação e relatórios, 1852-1889. Cd-Rom, vol. 1. 



 
EMMANUEL DE ALMEIDA FARIAS JÚNIOR 

 

ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                51 

patrão não” [Dona Carita José dos Santos, 69 anos, Novo Airão, 19/02/08]. 
Mas com a volta do Sr. José Maria para Sergipe, a família teve que estabelecer 
outras relações comerciais, seja com a firma Bezerra, ou posteriormente a ela, 
com os chamados “regatões”. 

Não ser “freguês” significava não ser subordinado aos mecanismos 
imobilizadores da força de trabalho. Significava, portanto, ter relativa 
autonomia. A própria empresa extrativista reconhecia o domínio dessas 
famílias sobre a terra. Porém, o controle das relações comerciais no rio Jaú era 
regulado pela firma Bezerra. O poder dos “patrões” fundava-se no controle 
do crédito e no endividamento prévio dos “fregueses”. Foi possível perceber, 
ainda, a representação dos ditos “pretos” do rio dos Pretos, com relação à 
família Bezerra: 

[…] o coronel João Bezerra era bravo, eu conheci o coronel João 
Bezerra, era coronel… mas não mexiam com eles não, eram poucas as 
famílias que os Bezerra não mexiam, do tio Jacinto, do meu pai, dos 
Savedra, do menino ali, bem pouco, o resto, tudo era dos Bezerra e se 
acabou em nada, se acabou em nada [Seu Marcolino, 83 anos, Novo 
Airão, 21/02/2008, in memoriam]. 

O reconhecimento da dominialidade pelos denominados “patrões” 
também marcava diferenças étnicas. Tais diferenças serão explicitadas 
quando o herdeiro da empresa extrativista se refere ao igarapé Paunini como 
rio dos Pretos para indicar a residência da família do Sr. José Maria e da família 
do Sr. Isídio. 

Contudo, os denominados “pretos” estavam buscando meios de 
garantir a segurança territorial. Tal constatação tornou-se explícita a partir 
do levantamento realizado em 20 de junho de 1988, pelo Instituto de Terras e 
Colonização do Amazonas (Iteram)9. Constam no referido levantamento 
propriedades registradas em nome do Sr. Jacyntho Luiz de Almeida, no médio 
rio Jaú, intituladas Arpão e Capella, a jusante do rio dos Pretos. 

Apesar do controle exercido por esta empresa extrativista, os agentes 
sociais referidos ao rio dos Pretos mantinham-se autônomos em relação ao 
sistema de aviamento por ela praticado. Durante o período da desagregação 
da empresa seringalista, os ditos “pretos” passaram a se estabelecer como 
“regatões”. Os símbolos da sua autonomia produtiva consistiam nas 
atividades agrícolas e extrativistas, desenvolvidas com a força de trabalho 
familiar e na livre comercialização dos produtos à revelia da firma Bezerra. 

                                                        
9 Cfe. Plano de Manejo do Parque Nacional do Jaú (1998), o referido levantamento foi 
intitulado “Levantamento de Títulos e Registro nos municípios de Novo Airão e Barcelos, na 
área do Parque Nacional do Jaú”. 



 
QUILOMBO, QUILOMBOLA, CALHAMBOLA, MOCAMBO OU MOCAMBEIRO: 

POSSIBILIDADES ETNOGRÁFICAS PARA A AMAZÔNIA 

 

 
 
ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                52 
 

O aviamento é um tipo de relação patrão-cliente estabelecida na troca 
de mercadorias por produtos extrativistas (borracha, castanha, balata etc.) 
produzidos pela força de trabalho dos chamados "fregueses" ou 
“seringueiros”. No rio Jaú, esta relação comercial imobilizava a força de 
trabalho, quando o “patrão”, dono das mercadorias industrializadas, 
reivindicava a terra e impedia que os "fregueses" comercializassem fora. 

Essa autonomia, mantida no rio dos Pretos e no rio Jaú, acompanhou o 
processo de exploração econômica. As atividades econômicas desenvolvidas 
por eles eram as mesmas desenvolvidas pelos “fregueses” da empresa 
extrativista, ou seja, extração da borracha, balata, coquerana, peles, 
castanha, copaíba, e outros produtos naturais. Após a falência da empresa 
extrativista e a expansão das relações dos denominados “pretos”, eles 
passaram a se localizar em pontos diferentes do rio. 

De acordo com as análises realizadas por Almeida (2002), a família 
constitui uma unidade de produção, e “tal sistema de produção mais livre e 
autônomo, baseado no trabalho familiar e em formas de cooperação simples 
entre diferentes famílias” (Almeida, 2002, p. 51), característica hoje das 
comunidades remanescentes de quilombo. O significado de quilombo, para o 
autor, funda-se no sistema econômico intrínseco a essas unidades familiares, 
que produzem concomitantemente para seu consumo e para diferentes 
circuitos de mercado. A autonomia produtiva e na decisão de com quem 
comercializar a produção é indissociável da afirmação de uma identidade 
coletiva. 

A designação do igarapé Paunini, enquanto rio dos Pretos ou território 
composto de identidade coletiva, não tinha, contudo, uma receptividade 
positiva; o próprio termo “preto” era considerado negativo, soava como uma 
ofensa. Segundo Dona Francisca10, ex-moradora do rio Jaú, o termo “preto” 
era muitas vezes substituído por “moreno”. Este termo se constituía, de certa 
forma, em uma designação mais amigável e menos contrastante. 

Assim, observa-se que o termo “preto” é usado em um primeiro 
momento por seringalistas e seus descendentes, como também por outros 
agentes que transitavam pelo rio Jaú, em um tom primordial para indicar a 
“presença negra” no rio Jaú e igarapé Paunini. A partir da mobilização étnica 
dos agentes sociais, que atualmente se autodefinem como “remanescentes de 
quilombo”, houve uma politização do termo “preto”, como também do rio 
dos Pretos. 

                                                        
10Conversa durante o trabalho de campo em Novo Airão, realizado em outubro de 2007. 



 
EMMANUEL DE ALMEIDA FARIAS JÚNIOR 

 

ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                53 

Apesar da designação “preto” constituir-se em uma autodefinição, é 
utilizada com menos frequência pelos agentes sociais. O termo “preto” não é 
de uma só posição: com relação à fala, tanto o utilizavam os regatões, os 
seringalistas e seus descendentes, quanto as atuais lideranças quilombolas: 

Rio dos Pretos, porque lá só morava mais era preto né, aí chamavam 
Rio dos Pretos… o regatão que passava, “esse ai é o Rio dos Pretos”. 
Porque Rio dos Pretos, naquele tempo, querendo dizer Rio dos Pretos, 
para ele tava desclassificando, desclassificando a gente que era preto, 
para não chamar moreno, que era uma coisa… chamava preto, não é 
que nem hoje em dia, porque antigamente, era uma desclassificação 
chamar Rio dos Pretos, hoje em dia não, hoje em dia é uma 
classificação, porque somos pretos mesmo, somos neguinho, é negro 
[Seu Jacinto, 74 anos – 1º tesoureiro da Associação de Moradores 
Remanescentes de Quilombo da Comunidade do Tambor – Novo 
Airão, 19/02/08, in memoriam]. 

Tal ato de fala constitui-se num “ato de política”, na medida em que ela 
se coloca diante do outro, ou diante dos aparatos de Estado. A fala do Sr. 
Jacinto esclarece, neste sentido, a apropriação do estigma negativo, da 
“desclassificação”, e transforma-o em um instrumento de luta política. 

Enfim, tais fatos relacionados à história dos denominados “pretos” que 
habitam a confluência do Rio dos Pretos com o rio Jaú foi ignorada por 
medidas preservacionistas que visaram à criação de uma Unidade de 
Conservação de Proteção Integral. O PARNA Jaú constitui-se como uma 
“situação social de conflito” entre o direito dos quilombolas e a política 
ambiental. 

CONSIDERAÇÕES 

As realidades empiricamente observáveis designadas de quilombo, 
quilombola, mocambo, mocambeiro, calhambolas e também as inúmeras 
designações localizadas foram reunidas pelos constituintes numa noção 
operacional designadas como “remanescentes das comunidades dos 
quilombos”. Tal designação foi ressemantizada pelo movimento quilombola, 
rompendo com a pretensão inicial do constituinte que imaginava tratarem-
se de situação residual, focando como estas realidades se encontram 
organizadas no presente. 

Assim, o quilombo só foi descriminalizado na Constituição Federal de 
1988, da qual o Artigo 68 do Ato das Disposições Constitucionais Transitórias 
garante “Aos remanescentes das comunidades dos quilombos que estejam 
ocupando suas terras é reconhecida a propriedade definitiva, devendo o 
Estado emitir-lhes os títulos respectivos”, incorporando-os à estrutura 
fundiária brasileira como propriedade coletiva inalienável. A Constituição 



 
QUILOMBO, QUILOMBOLA, CALHAMBOLA, MOCAMBO OU MOCAMBEIRO: 

POSSIBILIDADES ETNOGRÁFICAS PARA A AMAZÔNIA 

 

 
 
ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                54 
 

Federal de 1988 reconhece formalmente a ocupação territorial dos chamados 
“remanescentes das comunidades dos quilombos” com todas as suas 
especificidades. 

Todas essas realidades empiricamente observáveis, analisadas a partir 
de distintas perspectivas analíticas e pela literatura sobre o tema encontram 
dificuldades para o cumprimento. Alas conservadoras no Congresso Nacional 
têm colocado em xeque o direito dos chamados “remanescentes das 
comunidades dos quilombos”, criando obstáculos ao reconhecimento de seus 
domínios territoriais, como a essencialização e a invenção de marcos 
temporais, neste sentido, podemos nos referir a ADI 3239/2004 impetrada 
pelo antigo Partido da Frente Liberal (atual Democratas-DEM). 

O Decreto 4.887/2003 regulamenta o procedimento para identificação, 
reconhecimento, delimitação, demarcação e titulação das terras ocupadas por 
“remanescentes das comunidades dos quilombos”, conforme previsto no 
artigo 68 do Ato das Disposições Constitucionais Transitórias da Constituição 
Federal de 1988. Esse Decreto estabelece as diretrizes e os critérios para o 
processo de regularização fundiária dessas áreas, visando garantir os direitos 
territoriais das comunidades quilombolas. 

Contudo, através da ADI nº 3.239/2004, o antigo Partido da Frente 
Liberal (atual Democratas-DEM) levou o Decreto 4.887/2003 aos tribunais. O 
relator, o Ministro Cezar Peluso, após uma leitura equivocada da questão 
quilombola, atrelou a definição ultrapassada de quilombo, aquela da Consulta 
do Conselho Ultramarino de 1740, e decidiu pela procedência da ação para 
declarar a inconstitucionalidade do Decreto nº 4.887/2003. O julgamento foi 
adiado, devido ter pedido vista dos autos a Senhora Ministra Rosa Weber. 

O voto da Ministra Rosa Weber, no Julgamento da ADI 3.239, 
argumentou a partir da pluralidade de situações que se 
encontravam/encontram as chamadas “comunidades negras rurais”, por 
vezes classificadas como rincões, redutos, arraiais, vilas, etc. Contudo, a 
Ministra equivaleu os direitos indígenas e quilombolas,  

Os chamados quilombolas são povos tradicionais cuja contribuição 
histórica à formação cultural plural do Brasil somente foi reconhecida 
na Constituição de 1988. Embora não sejam propriamente nativos, 
como os povos indígenas, ostentam, à semelhança desses, traços 
étnico-culturais distintivos marcados por especial relacionamento 
sociocultural com a terra ocupada: nativizaram-se, incorporando-se 
ao ambiente territorial ocupado (Weber, 2018, p. 22). 



 
EMMANUEL DE ALMEIDA FARIAS JÚNIOR 

 

ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                55 

Ao assegurar aos remanescentes das comunidades quilombolas a 
posse das terras por eles ocupadas desde tempos coloniais ou 
imperiais, a Constituição brasileira reconhece-os como unidades 
dotadas de identidade étnico-cultural distintiva, equiparando a 
proteção que merecem à dispensada aos povos indígenas (Weber, 
2018, p. 32). 

O que está em jogo não é o conceito de quilombo, mas sim uma noção 
operacional definida legalmente. “A difícil determinação do significado do 
vocábulo “quilombo” não é novidadeira. Os registros históricos dão conta que 
seu uso sempre foi instrumental e impreciso” (Weber, 2018, p. 30). 

O termo “quilombo”, no entanto, tem sido utilizado menos como um 
conceito sociológico do que como uma noção naturalizada da jurisprudência, 
vinculada ao significado dado pelos administradores coloniais através do 
Conselho Ultramarino de 1740. Segundo Almeida (1996; 2002), esta noção 
jurídico-formal, permaneceu “frigorifícada” na historiografia oficial. 
Segundo o Conselho Ultramarino, “quilombo” ou “mocambo” era “toda 
habitação de negros fugidos que passem de cinco, em parte despovoada, ainda 
que não tenham ranchos levantados nem se achem pilões neles” (Conselho 
Ultramarino, 1740 apud Almeida, 2002, p. 47). 

Contrapondo as afirmações e observações do Ministro Cezar Peluso, 
podemos nos apoiar em Almeida (2002) que propõe a ruptura com a ideia 
arqueológica do conceito “quilombo”, trata-se do rompimento com noções 
jurídico-formais elaboradas a partir da visão de administradores coloniais e 
naturalizadas pelo discurso oficial, referente à mobilização da força de 
trabalho escravo. 

Para Almeida (2002, p.48), a referência histórica em relação à noção de 
“quilombo” como prática criminosa, estabelecida pelo Conselho Ultramarino 
de 1740, absorvida por historiadores e juristas, conteria cinco elementos 
“essenciais”, pautava-se pelas seguintes características: fuga; quantidade 
mínima de “fugidos”, isolamento geográfico, moradia consolidada e 
capacidade de reprodução econômica simples. 

Conforme a proposição de Almeida (2002), deve-se considerar 
“quilombo” a partir de elementos identitários e da reprodução de um 
processo de produção autônomo. Tais processos propiciam situações de 
autonomia, mesmo dentro dos domínios da casa-grande, revelando assim 
uma diversidade de situações quanto à posse da terra. 

Antes era o que estava fora e precisava vir necessariamente para 
dentro das grandes propriedades; mas, numa situação como a de hoje, 
trata-se de retirar às famílias de dentro das fazendas, ou seja, 
expulsá-las da terra… o quilombo, em verdade, descarnou-se do 
geografismos, tornando-se uma situação de autonomia que se 



 
QUILOMBO, QUILOMBOLA, CALHAMBOLA, MOCAMBO OU MOCAMBEIRO: 

POSSIBILIDADES ETNOGRÁFICAS PARA A AMAZÔNIA 

 

 
 
ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                56 
 

afirmou fora ou dentro da grande propriedade. Isso muda um pouco 
aquele parâmetro histórico, arqueológico, de ficar imaginando que o 
quilombo consiste naquela escavação arqueológica onde há indícios 
materiais e onde estão marcas uniformes da ancestralidade da 
ocupação (Almeida, 2002, 59-60). 

Para Almeida, a análise contemporânea teria que proceder a 
“ressemantização” do conceito de “quilombo”, rompendo com a categoria 
histórica acrítica. Para o autor, “[…] se deveria trabalhar com o conceito de 
quilombo considerando o que ele é no presente… é sim discutir como essa 
autonomia foi sendo construída historicamente…” (Almeida, 2002, p. 53-54). 
Esta nova interpretação com conceito de quilombo consiste em analisar: 

A autonomia no processo produtivo e o não reconhecimento da 
autoridade do “dono”, sem pagar renda, foro, ou meia, sem acatar a 
autoridade histórica recolocada a força de uma identidade emergente, 
antes mesmo da abolição formal em 1888, enunciadora de um 
campesinato livre, que enquanto subordinado conhecera situações 
diversas, tanto da experiência do quilombo, quanto da captura e do 
retorno à senzala nas proximidades da casa-grande (Almeida, 1996, 
p. 18). 

Além dos embates entre acadêmicos e juristas, tem-se outra posição de 
fala, que é a noção estabelecida pelos movimentos sociais autodefinidos como 
quilombolas e negros ou afrodescendentes. Podemos observar que estas 
designações não são de forma nenhuma homogêneas e constituem-se em 
“unidades de mobilização” autônomas. Para Leite (2000, p. 340), “os 
militantes procuram ver o conceito de quilombo como um elemento 
aglutinador, capaz de expressar, de nortear aquelas pautas consideradas 
cruciais à mudança”. 

Podemos compreender o quilombo do ponto de vista analítico e 
relacional, onde “não há monopólio da fala de uma e somente uma formação 
acadêmica, nem há quem detenha o poder de imposição da definição 
legitima” (Almeida, 1998, p. 14). Desta forma, segundo o autor, quilombo 
pode ser entendido como um conceito, como uma categoria jurídica, ou como 
tema e problema da ordem do dia do poder e também como um “instrumento 
através do qual se organiza a expressão político-organizativa dos que se 
mobilizam, recuperando e atualizando nomeações de épocas pretéritas, como 
quilombola, calhambola e mocambeiro” (Almeida, 1998, p. 14).  

 

 



 
EMMANUEL DE ALMEIDA FARIAS JÚNIOR 

 

ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                57 

REFERÊNCIAS 

ACEVEDO MARIN, ROSA ELIZABETH; CASTRO, EDNA (1998). NEGROS DO 

TROMBETAS: GUARDIÃES DAS MATAS E DOS RIOS. BELÉM: CEJUP/UFPA-NAEA. 

ALMEIDA, A. W. B. DE. QUILOMBOS: REPERTÓRIO BIBLIOGRÁFICO DE UMA QUESTÃO 

REDEFINIDA (1995-1997). BIB, RIO DE JANEIRO, N. 45, 1.° SEMESTRE DE 1998, PP. 51-
70. 

________. OS QUILOMBOS E AS NOVAS ETNIAS. IN: QUILOMBOS: IDENTIDADE ÉTNICA 

E TERRITORIALIDADE. ELAINE CANTARINOO´DWYER (ORG.). RIO DE JANEIRO: EDITORA 

FGV, 2002, P.43-81. 

________. QUILOMBOS: SEMATOLOGIA FACE A NOVAS IDENTIDADES. IN: FRECHAL 

TERRAS DE PRETO – QUILOMBO RECONHECIDO COMO RESERVA EXTRATIVISTA. SÃO LUÍS: 

PROJETO VIDA DE NEGRO/SMDDH, 1996, P. 11-19. 

________. QUILOMBOS: TEMA E PROBLEMA. IN: JAMARY DOS PRETOS: TERRA DE 

MOCAMBEIRO. PROJETO VIDA DE NEGRO. SÃO LUIZ: SMDH/ CCN-MA/ PVN, 1998, P. 
13-25. 

________. OS QUILOMBOLAS E A BASE DE LANÇAMENTO DE FOGUETES DE 

ALCÂNTARA: LAUDO ANTROPOLÓGICO. BRASÍLIA: EDIÇÕES IBAMA, 2006, 2V.  

________. QUILOMBOLAS E NOVAS ETNIAS. MANAUS: UEA EDIÇÕES, 2011 

ALMEIDA, ALFREDO WAGNER BERNO DE; SANTOS, GLADEMIR SALES DOS; LIMA, LUÍS 

AUGUSTO PEREIRA ET. ALL. (ORG.). ESTIGMATIZAÇÃO E TERRITÓRIO: MAPEAMENTO 

SITUACIONAL DOS INDÍGENAS EM MANAUS. MANAUS: EDITORA DA UNIVERSIDADE FEDERAL 

DO AMAZONAS, 2009. 

________. UNIVERSALIZAÇÃO E LOCALISMO: MOVIMENTOS SOCIAIS E CRISE DOS 

PADRÕES TRADICIONAIS DE RELAÇÃO POLÍTICA NA AMAZÔNIA. IN DEBATE, N. 3. ANO IV. 
SALVADOR: CESE, 1994, P. 21-42. 

AMADO, JANAÍNA; ANZAI, LENY CASELLI. ANAIS DE VILA BELA 1734-1789. CUIABÁ: 

CARLINI E CANIATO: EDUFMT, 2006. 

ASSOCIAÇÃO BRASILEIRA DE ANTROPOLOGIA-ABA (1997). DOCUMENTO DO 

GRUPO DE TRABALHO SOBRE COMUNIDADES NEGRAS RURAIS. IN: REGULARIZAÇÃO DE 

TERRAS DE NEGROS NO BRASIL. BOLETIM INFORMATIVO NUER/NÚCLEO DE ESTUDOS 

SOBRE IDENTIDADES E RELAÇÕES INTERÉTNICAS/ FUNDAÇÃO CULTURAL PALMARES. V. 1, 

N. 1. 2 ED. FLORIANÓPOLIS: UFSC. 



 
QUILOMBO, QUILOMBOLA, CALHAMBOLA, MOCAMBO OU MOCAMBEIRO: 

POSSIBILIDADES ETNOGRÁFICAS PARA A AMAZÔNIA 

 

 
 
ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                58 
 

ASSOCIAÇÃO BRASILEIRA DE ANTROPOLOGIA-ABA (1998). PROJETO 

QUILOMBOS: LAUDOS ANTROPOLÓGICOS, CONSOLIDAÇÃO DE FONTES DE CONSULTA E CANAIS 

PERMANENTES DE COMUNICAÇÃO (ELIANE CANTARINO - COORDENAÇÃO DO PROJETO). 
BOLETIM ABA N°. 30. 

BARTH, FREDRIK. O GURU, O INICIADOR E OUTRAS VARIAÇÕES ANTROPOLÓGICAS. RIO DE 

JANEIRO, CONTRA CAPA, 2000.  

BASTOS, AURELIANO CÂNDIDO TAVARES. O VALLE DO AMAZONAS: ESTUDO SOBRE A LIVRE 

NAVEGAÇÃO DO AMAZONAS, ESTATÍSTICA, PRODUCÇÃO, COMMÉRCIO, QUESTÕES FISCAES DO 

VALLE DO AMAZONAS. RIO DE JANEIRO: B. L. CARNER, LIVREIRO EDITOR, 1866. 

BOURDIEU, PIERRE. O PODER SIMBÓLICO. TRADUÇÃO DE FERNANDO TOMAZ. RIO DE 

JANEIRO: EDITORA BERTRAND BRASIL. S.A., 1989.  

FARIAS JÚNIOR, EMMANUEL DE ALMEIDA (2006). A COMUNIDADE QUILOMBOLA DO 

MOURA E O PROCESSO DE TERRITORIALIZAÇÃO NA AMAZÔNIA, 2006. MONOGRAFIA 

(BACHARELADO EM CIÊNCIAS SOCIAIS). DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS, 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO AMAZONAS-UFAM, MANAUS. 

________. “TAMBOR URBANO”: DESLOCAMENTO COMPULSÓRIO E A DINÂMICA 

SOCIAL DE CONSTRUÇÃO DA IDENTIDADE QUILOMBOLA. DISSERTAÇÃO (MESTRADO) – 

CURSO DO PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM SOCIEDADE E CULTURA NA AMAZÔNIA – 

PPGSCA DA UNIVERSIDADE FEDERAL DO AMAZONAS – UFAM, MANAUS, 2008. 

________. DO RIO DOS PRETOS AO QUILOMBO DO TAMBOR / EMMANUEL DE ALMEIDA 

FARIAS JÚNIOR – MANAUS: UEA EDIÇÕES, 2013.  

________. MAPEAMENTO SOCIAL E COMUNIDADES NEGRAS RURAIS NA CALHA DO RIO 

MADEIRA: LEVANTAMENTO PRELIMINAR. IN: ALMEIDA, ALFREDO WAGNER BERNO. 
CONFLITOS SOCIAIS NO “COMPLEXO MADEIRA”. MANAUS: UEA EDIÇÕES, 2009, P. 39-
67. 

________. MEGAPROJETOS INCONCLUDENTES E TERRITÓRIOS CONQUISTADOS: 

DIFERENTES PROCESSOS SOCIAIS DE TERRITORIALIZAÇÃO DA COMUNIDADE QUILOMBOLA DE 

CACHOEIRA PORTEIRA, ORIXIMINÁ, PARÁ. TESE (DOUTORADO) – CURSO DO PROGRAMA DE 

PÓS-GRADUAÇÃO EM ANTROPOLOGIA SOCIAL – PPGAS DA UNIVERSIDADE FEDERAL DO 

AMAZONAS – UFAM, MANAUS, 2016. 

________. MOBILIZAÇÃO ÉTNICA NO BAIXO RIO NEGRO: OS QUILOMBOLAS DO 

TAMBOR E DO RIO DOS PRETOS. IN: ALMEIDA, ALFREDO WAGNER BERNO DE; FARIAS 



 
EMMANUEL DE ALMEIDA FARIAS JÚNIOR 

 

ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                59 

JÚNIOR, EMMANUEL DE ALMEIDA (ORGS.). MOBILIZAÇÕES ÉTNICAS E TRANSFORMAÇÕES 

SOCIAIS NO RIO NEGRO. MANAUS: UEA EDIÇÕES, 2010. 

________. TERRITÓRIOS CONQUISTADOS E MEGAPROJETOS INCONCLUDENTES: 

QUILOMBOLAS DE CACHOEIRA PORTEIRA –. – SÃO LUÍS: EDITORA UEMA, 2019. 

FUNES, E.  A.  NASCI NAS MATAS NUNCA TIVE SENHOR - HISTÓRIAS E MEMÓRIAS DOS 

MOCAMBOS DO BAIXO AMAZONAS. RESGATE - REVISTA INTERDISCIPLINAR DE CULTURA, 

CAMPINAS, V. 07, NO. 07, P. 137-142, 1997. 

________.  NASCI NAS MATAS, NUNCA TIVE SENHOR: HISTÓRIAS E MEMÓRIAS DOS 

QUILOMBOS DO BAIXO AMAZONAS. FORTALEZA: PLEBEU GABINETE DE LEITURA, 2023. 

________. COMUNIDADES REMANESCENTES DOS MOCAMBOS DO ALTO TROMBETAS 

(PROJETO MANEJO DOS TERRITÓRIOS QUILOMBOLAS). ORIXIMINÁ; SÃO PAULO: ARQMO; 

CPI-SP, 2000. 

GARRIDO, CARLOS MIGUEZ. FORTIFICAÇÕES DO BRASIL. IN: SEPARATA DO VOL. III DOS 

SUBSÍDIOS PARA A HISTÓRIA MARÍTIMA DO BRASIL. RIO DE JANEIRO: IMPRENSA NAVAL, 

1940. 

HUTCHINSON, JOHN; SMITH, ANTONY D. (ED.). ETHNICITY. OXFORD READER, 1996. 

LEITE, ILKA BOAVENTURA. OS QUILOMBOS NO BRASIL: QUESTÕES CONCEITUAIS E 

NORMATIVAS. ETNOGRÁFICA, VOL. IV (2). LISBOA, ISCTE, 2000, P. 333-354. 

LEONARD, VICTOR. OS HISTORIADORES E OS RIOS – NATUREZA E RUÍNA NA AMAZÔNIA 

BRASILEIRA. BRASÍLIA: ED. UNB, PARALELO 15, 1999. 

MARCOS (PESUDÔNIMO DO POLÍTICO E JORNALISTA CARLOS LACERDA). O QUILOMBO DE 

MANOEL CONGO. RIO DE JANEIRO: R.A. EDITORA (REVISTA ACADÊMICA), 1935. 

MENDES, MATIAS. APOLOGIA DA NEGRITUDE. SÃO PAULO: ED. SCORTECCI, 1999. 

O´DWYER, ELAINE CANTARINO. RACISMO, ETNICIDADE E POLÍTICAS DE IDENTIDADE NO 

BRASIL: OS REMANESCENTES DE QUILOMBO NA FRONTEIRA AMAZÔNICA. IN HERCULANO, 

SELENE; PACHECO, TÂNIA. RACISMO AMBIENTAL. I SEMINÁRIO BRASILEIRO 

CONTRA O RACISMO AMBIENTAL. RIO DE JANEIRO: FASE, 2006, P. 53-72. 

________.  "REMANESCENTES DE QUILOMBOS" DO RIO EREPECURU:  O LUGAR DA 

MEMÓRIA NA CONSTRUÇÃO DA PRÓPRIA HISTÓRIA E DE SUA IDENTIDADE. IN: BACELAR, J.; 

CAROSO, C. BRASIL: UM PAÍS PARA NEGROS? SALVADOR: CEAO, 1999A. P. 125-142.  

________. DAMATTA NAS PARADAS ENTRE "MALANDROS" OU "HERÓIS": A LENDA DA 

COBRA- GRANDE, O TEMPO HISTÓRICO E QUESTÕES DE IDENTIDADE. IN: GOMES, L. G.; 



 
QUILOMBO, QUILOMBOLA, CALHAMBOLA, MOCAMBO OU MOCAMBEIRO: 

POSSIBILIDADES ETNOGRÁFICAS PARA A AMAZÔNIA 

 

 
 
ISSN 2525-4529, v.1, n.23 – 2025.1                                                                                60 
 

BARBOSA, L.; DRUMMOND, J. A. O BRASIL NÃO É PARA PRINCIPIANTES:  CARNAVAIS, 

MALANDROS E HERÓIS, 20 ANOS DEPOIS. RIO DE JANEIRO: EDITORA FGV, 2001. P. 185-
220.  

________. OS QUILOMBOS DO TROMBETAS E DO EREPECURU-CUMINÃ. IN: (ORG), E. 
C. O. QUILOMBOS: IDENTIDADE ÉTNICA E TERRITORIALIDADE. RIO DE JANEIRO: FGV, 

2002. P. 255-280. 

________. REMANESCENTES DE QUILOMBOS NA FRONTEIRA AMAZÔNICA: A 

ETNICIDADE COMO INSTRUMENTO DE LUTA PELA TERRA.  REFORMA AGRÁRIA.  REVISTA DA 

ASSOCIAÇÃO BRASILEIRA DE REFORMA AGRÁRIA-ABRA, V.  N. 03, VOLUME 23, P.  26-
38, SETEMBRO/DEZEMBRO 1999B.  

OLIVEIRA FILHO, JOÃO PACHECO DE. UMA ETNOLOGIA DOS ‘ÍNDIOS MISTURADOS’: 

SITUAÇÃO COLONIAL, TERRITORIALIZAÇÃO E FLUXOS CULTURAIS. IN: A VIAGEM DA VOLTA: 

ETNICIDADE, POLÍTICA E REELABORAÇÃO CULTURAL DO NORDESTE INDÍGENA. OLIVEIRA. 
JOÃO P. DE (ORG.). RIO DE JANEIRO: EDITORA CONTRA CAPA LIVRARIA, 1999. 

PEREIRA JÚNIOR, DAVI. QUILOMBOS DE ALCÂNTARA: TERRITÓRIO E CONFLITOS – 

INTRUSAMENTO DO TERRITÓRIO DAS COMUNIDADES QUILOMBOLAS DE ALCÂNTARA PELA 

EMPRESA BINACIONAL, ALCÂNTARA CYCLONE SPACE / DAVI PEREIRA JÚNIOR... [ET AL.] – 

MANAUS: EDITORA DA UNIVERSIDADE FEDERAL DO AMAZONAS, 2009. 

ROQUETTE-PINTO, E. RONDÔNIA. RIO DE JANEIRO: IMPRENSA NACIONAL, 1917. 

TEIXEIRA, MARCO ANTÔNIO DOMINGUES. CAMPESINATO NEGRO DE SANTO ANTÔNIO DO 

GUAPORÉ: IDENTIDADE E SUSTENTABILIDADE, 2004. TESE (DOUTORADO EM 

DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL DO TRÓPICO ÚMIDO). PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO 

EM DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL DO TRÓPICO ÚMIDO/ NÚCLEO DE ALTOS ESTUDOS 

AMAZÔNICOS-NAEA/UNIVERSIDADE FEDERAL DO PARÁ-UFPA, BELÉM. 

________. DOS CAMPOS D’OURO À CIDADE DAS RUÍNAS, GRANDEZA E DECADÊNCIA 

DO COLONIALISMO PORTUGUÊS NO VALE DO GUAPORÉ, SÉCULOS XVIII E XIX. RECIFE: 

DISSERTAÇÃO DE MESTRADO, FFLCH/MESTRADO EM HISTÓRIA/UFPE, 1997. 

WEBER, ROSA. VOTO VISTA. IN: SUPREMO TRIBUNAL FEDERAL. AÇÃO DIRETA DE 

INCONSTITUCIONALIDADE 3.239. DISTRITO FEDERAL, 2018. 


